
93

FE, RAZÓN PÚBLICA Y VERDAD

Emilia Larrachea Formas
Universidad Academia de Humanismo Cristiano

Villarrica, Chile.

Correo electrónico: milimar@gmail.com

Como reacción a la objetivación del pensamiento promovida por la 
globalización, me atrevo a plantear que anterior a la razón pública, es necesario 
reconocer la existencia de una razón privada o individual –volteándonos hacia 
Kant-, ya que el afirmar la existencia de una razón pública o social originaria 
sería omitir la naturaleza individualista del ser.  Tanto Rawls como Kant 
concuerdan en que igualdad y libertad  se regulan mutuamente, mediando la 
razón. Y, ¿de dónde nace esta razón sino del proceso de abstracción racional 
que atraviesa por diversos estadios antes de llegar a su fuente? La naturaleza 
de la razón pública, no hay que buscarla en el señalamiento -a contrario 

sensu- de razones no públicas -como plantea Rawls-, sino en el antecedente 
del contrato social, toda vez que este ha sido consecuencia  de una razón 
pública.

El afirmar que la razón pública es originaria o nace en y de sí misma, 
podría llevar (al elaborar eventualmente una teoría) a la deshumanización 
del yo, y consecuencialmente a aceptar que puede existir un ente racional, 
libre y autónomo distinto-desvinculado de la persona natural, lo que a vuelo 

de pájaro podría llevarnos al extremo de afirmar que las personas jurídicas 
tienen dignidad, provocando la tragedia del iusnaturalismo, ventana que 
ha sido abierta por la doctrina alemana del derecho penal que reconoce 
responsabilidad como sujeto activo de delitos a las personas jurídicas.  Sin 
embargo, la razón pública no deja de ser tal por haber sido formada en 
sus orígenes por razones individuales del colectivo, por el contrario, se 
perfecciona en ello por cuanto la razón individual pasa a formar parte de una 
razón superior y por tanto, de una razón más perfecta, cercana a la verdad. 
Al mencionar Verdad, quisiera detenerme en Rawls quien distingue tipos o 
matices de ella, surgiendo verdad global y verdad llana. Disiento de la idea de 
clasificar la verdad, intuyo un peligro latente, por lo demás, al hacerlo -como 



94

ISSN 0717 - 7801

la historia nos ha mostrado-. La verdad es una sola y al decir de Rebelais, el 
tiempo es su padre.

Verdad llana según el texto de Rawls sería “aquella que sea aceptada 
como tal en el momento presente ampliamente por el –o sean accesibles al- 
común de los ciudadanos”-, lo que indefectiblemente nos lleva a preguntar ¿no 
fue precisamente, por ese tipo de verdades así definidas como las verdades 
llanas de Rawls, que provocaron el Holocausto primero en Alemania y durante 
las últimas décadas, en Yugoslavia?

La verdad es una solamente, lo que se vuelve plural son los caminos 
para arribar a ella y esta pluralidad es, a su vez, prueba en sí misma. Se da 
aquí, respecto de la verdad lo que el aforismo popular omnes viae Romam 

ducunt, quiere figurar. 

La razón pública está compuesta de elementos, algunos de ellos son 
fáciles de deducir como por ejemplo: la verdad, el bien común y agrego, la 
razón privada. No considero a la razón privada antagonista de la pública y 
difiero de aquellos que afirman la no existencia de razón privada, por cuanto 
una razón privada no tendría expresión ni trascendencia en el mundo físico 
y por lo tanto, carecería de existencia. Consciente del riesgo que envuelve 
la oposición, comprendiendo la razón pública como la suma de múltiples 
razónes individuales e intentando encontrar el origen de esta última que es la 
primera expresión que permitirá el arribo a razón pública, debemos abordar 
el proceso mental formador de razón individual y seguir un camino paralelo 
al iter criminis del Derecho Penal, y tal como en la doctrina jurídica referida 
respecto de la razón privada distinguiremos una fase interna y una externa. 
La fase interna no interesa al derecho penal, y concuerdo –con contumaz 
reserva- en que pudiera no interesar a la filosofía, pero no se puede negar 
su existencia, toda vez que el proceso de razonamiento comienza en el 
pensamiento (cogitationis). 

El bien común, como inspirador de  razón pública a la vez que 
justificación para vencer intereses individuales que puedan encontrarse en la 



95

primera fase (interna) de razón privada, es también un elemento importante 
de la razón pública. Invertir en el bien común trae réditos que se transforman 
en derechos subjetivos, éstos a su vez y como Ihering ha sostenido, no son 
otra cosa que un interés jurídicamente protegido. Así, los derechos subjetivos 
son una porción reservada de la razón pública al interés individual, un efecto 
de está en beneficio de cada uno, el retorno de la razón pública invertida en 
el bien común.

Desde aquí, puedo referirme a la relación entre Fe y Razón Pública, 
que a no dudarlo, están ligadas por cuanto la fe, doctrina comprehensiva, 
principios morales, etc., contienen el ideal de cada hombre y de la humanidad 
como conjunto, la fe aspira, promueve, trata y contiene ideales.  La razón 
pública no solo es amigable con las creencias religiosas, sino que requiere de 
ellas como fin último y justificación de la búsqueda de la verdad. La religión, 
principios éticos, dogma, fe, etc., son el compás de la razón pública. No son ni 
pueden ser antagonistas, puesto que ellas se encuentran en planos diferentes 
y se sirven una de la otra, la crisis de una u otra surgirá como consecuencia 
lógica del intento de mezclar o intentar igualar ambos planos provocando lo 
que en geografía podríamos figurar como choque de placas, tan devastadoras 
y tristemente conocidas por nosotros los chilenos. Fe, religión o posiciones 
éticas comprehensivas no pueden ser relegadas exclusivamente al ámbito 
privado,  ¿puede el cielo ser reducido al espacio del tragaluz de una casa?, 
a pesar de la necesidad de que cada persona tenga derecho a disfrutar de la 
vista del cielo y la amplia visión que tal contemplación otorga, no se puede 
ni debe -aun teóricamente- proponer tal osadía, puesto que el cielo con 
sus constelaciones no es guía solamente de cada persona individualmente 
considerada, sino brújula de la humanidad toda. 

Para finalizar, como consecuencia de lo planteado e intentando 
armonizar las doctrinas comprehensivas en pos de la razón pública (y no 
escindido de ella como plantea Rawls) y, sin duda, como inspiradora de 
razón publica veo utilidad de proponer lo siguiente. Desde la formación de 
Naciones Unidas, hemos presenciado cómo los esfuerzos por establecer un 
catálogo de Derechos Humanos que sea respetado universalmente, se han 

FE, RAZÓN PÚBLICA Y VERDAD



96

ISSN 0717 - 7801

visto sobrepasados. Una de las grandes debilidades comprobables de los 
organismos de Derechos Humanos es la falta de representatividad religiosa, 
que los pueblos de Oriente reclaman, y la constante problemática en relación 
a los derechos –principalmente- de la mujer, sólo han contribuido a aumentar 
la polémica y distanciamiento entre los pueblos. Las diferencias surgen 
como diferencias religiosas, pero más que nada –de acuerdo a esta ponente-, 
en la diferencia de administrar y consensuar la fe. De otra parte, y como 
derivación lógica, un organismo eminentemente político no es competente 
para lidiar –por sí mismo- con temas de fe. En consecuencia, si dentro del 
Consejo de Derechos Humanos de Naciones Unidas existiera un Organismo 
Consultor Ecuménico, como relatoría especial, donde todas las religiones, 
creencias y manifestaciones dogmáticas del mundo estén representadas por 
su líder, donde los ateos tengan un representante, y la moderación liderada 
por filósofos como Michael Sandel, podría el mundo oriental considerarse 
representado y Naciones Unidas alcanzar el objetivo al que por nombre 
aspira. Si se impusiera el diálogo de sus representantes, análisis ecuménico y 
moderación neutral, los líderes religiosos, de moral y ética del mundo podrían 
arribar a consenso o al menos, promover la unidad mundial al ser ejemplo 
constante de diálogo y respeto en la diversidad, si eso sucediera respecto de 
los temas más relevantes que afectan la política de los Estados, se asentaría 
la ansiada tregua sin fecha de expiración,  que permita a moros y cristianos la 
sincera amistad que todas las religiones promulgan y de esta forma se alcance 
el orden cosmopolita de Kant.


