
27

KAROL WOJTYLA Y EL CONCEPTO DE PERSONA HUMANA1

KAROL WOJTYLA AND THE CONCEPT OF HUMAN PERSON

Andrés Felipe López López
Universidad de San Buenaventura de Medellín

Colombia
Correo electrónico: 

pipelopezlopez@hotmail.com

[Fecha de recepción del artículo: 13 de junio de 2013]
[Fecha de aprobación del artículo: 15 de julio de 2013]

Resumen
Éste artículo estudia y profundiza el concepto de Persona humana en el 
marco del Personalismo Filosófico y la Fenomenología de la persona de Karol 
Wojtyla; establece, como hace Wojtyla, que la persona se revela al conocimiento 
humano en la acción: la experiencia del hombre es el fundamento de la 
Antropología Filosófica. Este escrito, siguiendo la metodología de Wojtyla en 
su Investigación en Persona y acción, es eminentemente antropológico, no 
Ético.     

Palabras claves: Wojtyla, Persona humana, experiencia.

Abstract
This paper explores and deepens the concept of the human person in the 
context of Philosophical Personalism and Phenomenology of person of Karol 
Wojtyla; states, as does Wojtyla, the person is revealed to human knowledge in 
the action: human experience is the foundation of philosophical anthropology. 
This paper, following the methodology of Wojtyla in Research Acting Person, 
is eminently anthropological unethical. 

Key Words: Wojtyla, human person, experience. 

1  El presente escrito es resultado de investigación de tesis de Maestría en Filosofía.  



28

ISSN 0717 - 7801

1. Introducción

El criterio absoluto de todo conocimiento es, y siempre ha de 
ser, el darse en sí mismo de los hechos; dado éste en la evidente unidad de 
coincidencia de lo mentado y lo dado en el vivir (intuir) exactamente tal como 
es mentado. Algo dado así es, a la vez, ser absoluto, y el objeto que sólo es 
objeto de un ser tal –de una esencia pura tal- está, en una medida ideal, dado 
adecuadamente (Scheler 2011, pp. 97-8).   

Empezamos éste análisis con la anterior cita de Max Scheler sobre 
la esencia de la Filosofía porque lo dado en sí mismo adecuadamente en 
términos del acceso antropológico a la persona está dado de modo adecuado 
en la acción; establecemos, como hace Wojtyla, que la noción de persona es 
la que mejor define al hombre, y que éste se revela al conocimiento humano 
en la acción y con más amplitud en la acción consciente; la experiencia es 
el punto de partida y el soporte del estudio del hombre. La acción de la 
persona tiene, para nuestro fin epistemológico, dos variables: por un lado en 
las acciones se da de modo integrado la persona, y por el otro, en la acción 
la persona se experimenta a sí misma como sujeto; aunque la acción en su 
sentido más fenoménico aparece de manera exterior dada a la experiencia 
inmediata, dice Wojtyla en su obra más importante Persona y acción (2011) 
que toda experiencia que el hombre tiene de cualquier realidad exterior, está 
a sí misma siempre asociada a la experiencia del propio yo: no se experimenta 
nada exterior sin tener de modo simultáneo la experiencia de sí mismo; el 
hombre según ésta idea se da interior y no sólo exteriormente. La experiencia 
para Wojtyla, siguiendo a Edmund Husserl, debe estar esclarecida en 
experiencia fenomenológica y experiencia fenoménica, siendo la primera en 
la que la experiencia ha recibido mejor significado2 porque está vinculada a 

2 Dice Wojtyla en la edición anglo-americana de Persona y acción por Analecta Husserliana que: 
“La concepción de la experiencia recibió todo su significado en la perspectiva fenomenológica. 
Siguiendo a Edmund Husserl, no tenemos motivos que nos obliguen a aceptar una interpretación 
restrictiva de la experiencia. La experiencia debería considerarse como fuente y base de todo 
conocimiento sobre los objetos, pero esto no quiere decir que haya una sola y única forma de 
experiencia y que esta experiencia sea la denominada con el nombre de ‘sensible’, que puede ser 
‘trascedente’ o ‘inmanente’. En general, para los fenomenólogos, ‘experiencia’ significa lo que se 
da de forma inmediata, o todo acto cognoscitivo en el que el objeto se nos da de forma directa 
–‘corporalmente’-, o, utilizando la expresión de Husserl, sea lebhaft selbstgegeben [En la edición 
de Biblioteca Palabra a la obra Persona y acción ésta expresión es traducida por ‘corpóreamente 



29

cierto tipo de hechos que nos son dados (Wojtyla 2011), a estos dice Wojtyla, 
pertenece el hecho de que el hombre actúa. Si bien la experiencia es fuente y 
base de todo conocimiento sobre los objetos, no es tampoco la única fuente. 
En un trabajo de 1957 titulado El problema de la separación de la experiencia 

y el acto en la ética de Kant y Scheler Wojtyla dice que la experiencia sensible 
sostenida por el empirismo no es la única fuente de conocimiento, ese es solo 
un caso.  Max Scheler explica que la doctrina kantiana de la experiencia es 
equivocada debido a la idea de que en la materia del fenómeno solo se da lo 
adecuado para el cumplimiento de las formas y las leyes del entendimiento. 
En la Antropología de Wojtyla la experiencia es acto cognoscitivo en el que 
se encuentra captado el hecho de que el hombre actúa (2011, p. 40). En el 
acto cognitivo sensible y en el acto cognitivo intelectual aunque diferentes, es 
donde se da la experiencia del hombre. En éste caso son un todo integrado; a 
esto refiere en sentido amplio la experiencia del hombre como constituyente 
de Antropología filosófica y el concepto de persona humana resultante. El 
ser humano como experimentante integra en sí y estabiliza los elementos 
sensibles e inteligibles de su experiencia: el hombre capta de manera singular 
las cosas, en éste sentido la acción particular revela una persona particular.    

2. El concepto de persona humana en el pensamiento filosófico de Karol 
Wojtyla: Conciencia, subjetividad y libertad  

La persona es sujeto y objeto: ésta idea demanda su explicación. La 
persona es sujeto en tanto que no hay acción sin una persona que la realice 

autopresente’ (Wojtyla 2011, p. 39)]. En oposición al reduccionismo empirista, existen, por tan-
to, muchas formas diferentes de experiencia en las cuales se dan objetos individuales para que 
sean tomadas en consideración, como, por ejemplo, la experiencia de los hechos psíquicos indi-
viduales de los otros egos, la experiencia estética, en que se nos presentan las obras de arte, y así 
sucesivamente” (1982, p. 10). La anterior es la traducción de The Acting person (Wojtyla 1979) 
nota al pie 1: “In the phenomenological perspective, the conception of experience received its full 
meaning. Following [Edmund] Husserl, we do not have reason to accept a restricted interpreta-
tion of experience. Experience should be considered as the source and the basis of all knowledge 
about objects, but this does not mean that there is one and only kind of experience and that this 
experience is the so-called sense of perception which may be either transcendent or immanent. 
In general, for phenomenologists, experience means immediate givenness or every cognitive act 
in which the object itself is given directly –“body”- or, to use Husserl´s phrases, is lebhaft selb-
stgegeben. Opposing the empiricist reductionism there are, then, many kinds of experience in 
which individual objects are given to be taken into account, for instance, the experience of the 
individual physical facts of other selves, the aesthetic experience in which words of art are given, 
and so on.”

KAROL WOJTYLA Y EL CONCEPTO DE PERSONA HUMANA
KAROL WOJTYLA AND THE CONCEPT OF HUMAN PERSON



30

ISSN 0717 - 7801

y la persona es objeto en la medida en que es focalizada como objeto de 
conocimiento en la acción y como dirección de la misma. Es por esto que la 
experiencia de la actividad humana como acción es el acceso a su esencia y 
por tanto el acceso profundo transfenoménico y metafísico a la persona, dice 
Wojtyla en El hombre y su destino: 

“Tal concepto sirve [se refiere al concepto 
de suppositum] para afirmar la subjetividad 
del hombre en sentido metafísico. Cuando 
decimos metafísico intentamos decir no tanto 
‘extrafenoménico’ cuanto ‘transfenoménico’. En 
efecto, a través de los ‘fenómenos’ que concurren 
en la experiencia para formar la totalidad del 
hombre como aquel que existe y actúa, nosotros 
vislumbramos –estamos casi obligados a 
vislumbrar- el sujeto de éste existir y de éste 
obrar […] La subjetividad metafísica, o sea, el 
suppositum como expresión transfenoménica 
y precisamente por esto fundamental de la 
experiencia del hombre es, al mismo tiempo, la 
garantía de la identidad del hombre en el existir 
y en el obrar (2005, p. 49). 

Wojtyla afirma que “toda la experiencia del hombre lo muestra como 
aquel que existe, mora en el mundo y actúa, y nos permite e impone pensarlo 
habitualmente como el sujeto de la propia existencia y de la propia acción” 
(2005, p. 49). La experiencia del hombre como persona, a saber, como un ser 
que actúa conscientemente, es la experiencia no de algo que es cosa, sino de 
alguien que es y que existe, persona humana equivale a decir: ser que actúa 
de manera consciente porque es sujeto racional; al respecto veamos esta cita 
en extenso de Wojtyla: 

“La naturaleza es la esencia de una determinada 
cosa, tomada como fundamento de su actividad. 
Porque si analizamos un ser realmente 
existente, considerando su esencia, debemos 
admitir que la acción de este ente es, por 
una parte, una prolongación de su existencia 
(operari sequitur esse) y, por otra parte, cuando 



31

se trata del contenido de esta acción, es el 
resultante o lo que emerge de la esencia de 
este ente. En la acción están contenidos, por 
consiguiente, los dos aspectos contenidos en el 
ser: la acción en cuanto acción es, en un cierto 
sentido, una prolongación de la existencia, una 
continuación de la existencia. La acción, en 
cuanto determinado contenido que se realiza 
a través de la acción misma es una especie de 
manifestación, de expresión, de la esencia de ese 
ente. Cuando decimos que el ‘animal actúa’ o que 
el ‘hombre actúa’ decimos dos cosas distintas. Y 
es comprensible porque el fundamento de una y 
otra de estas acciones es una naturaleza distinta. 
La acción es distinta ya que la naturaleza es 
distinta. Es una acción distinta por su contenido, 
pero ya que el ente está estrechamente unido 
con la existencia, la acción como expresión de la 
existencia, como su continuación, es igualmente 
distinta. […] Cuando decimos que el hombre es 
un ser racional ya estamos afirmando que es una 
persona. El hombre es, por naturaleza, persona. 
Boecio ha dicho que la persona es un individuo 
de naturaleza racional. Solo y exclusivamente 
esta naturaleza racional puede constituir el 
fundamento de la moralidad. La naturaleza 
racional es la persona, es decir, el individuo de 
naturaleza racional” (1998, pp. 282-3). 

Por otro lado, la experiencia de la persona humana dada en la acción 
nos dice que por ser precisamente persona que es humana contiene en si un 
contenido fijo de irreductibilidad: irreductible aquí significa el puesto del 

hombre en el cosmos, siguiendo el titulo de la obra de Max Scheler (1938). Max 
Scheler, autor estudiado por Wojtyla en su tesis doctoral en Filosofía, define 
la persona como centro activo del espíritu: la persona es el “centro activo en 
que el espíritu se manifiesta dentro de las esferas del ser finito […]” (1938, p. 
55). Wojtyla en su trabajo La subjetividad y lo irreductible en el hombre escribe 
que está convencido:

Andrés Felipe López López



32

ISSN 0717 - 7801

[…] de que la línea de demarcación entre la 
aproximación subjetiva (de modo idealista) 
y la objetiva (realista) en antropología y en 
ética debe ir desapareciendo y de hecho se 
está anulando a consecuencias del concepto de 
experiencia del hombre, que necesariamente 
nos hace salir de la conciencia pura como sujeto 
pensado y fundado a priori y nos introduce en la 
existencia concretísima del hombre, es decir, en 
la realidad del sujeto cognoscente (2005, p. 26). 

Lo irreductible de la persona humana en el sentido de su puesto 
particular en el cosmos lo muestra como un ser original. El concepto de 
cosmos usado aquí no está orientado al significado cosmológico al que refiere 
comúnmente la palabra, sino al de totalidad del ser. Así, el hombre no es un 
elemento más del mundo. La subjetividad propia del hombre lo define como 
un ser digamos monádico, es decir, individual. Si persistimos en la afirmación 
del valor y la dignidad personal del hombre, cuya evidencia es su composición 
particular monádica, aseguramos la existencia de una verdadera comunidad 
de personas cada una con su propia subjetividad pero sin estar encerradas en 
sí mismas por esa subjetividad, explica Wojtyla: 

[…] Ésta subjetividad no encierra al hombre en sí 
mismo, no hace de él una mónada impenetrable, 
al contrario, lo abre de una manera particular 
a la otra persona […] las unas y las otras 
[relaciones interpersonales de mónadas 
personales] consisten en una apertura, las unas 
y las otras se configuran sobre el plano de la 
trascendencia propia de la persona. La relación 
‘yo-tu’ abre directamente el hombre al hombre. 
Participar significa, en éste caso, volverse al otro 
‘yo’ sobre la base de la trascendencia personal, 
volverse, por consiguiente, a la verdad plena del 
hombre, y por consiguiente, en éste sentido, a la 
humanidad (2005, pp.102-104).

   
La referencia a mónada es empleada aquí en el sentido único e 

irrepetible del hombre. La afirmación de la subjetividad personal no es una 



33

caída en el subjetivismo, sino que ‘vinculándonos’ con esta interpretación, 
con la experiencia integral del hombre […] garantizamos la subjetividad 
auténtica del hombre, es decir, su subjetividad personal […]” (Wojtyla 2005, 
pp. 32-3) que es de su lado una interpretación realista del ser de la persona. 
La persona es apertura: la autocomprensión y autoteleología del hombre 
no implica un cerrarse sobre si como si fuese una mónada impenetrable 
clausurada en un solipsismo, sino que implica como mónada la apertura 
a los valores y a todo, pero con una configuración muy particular (Wojtyla 
2005, p.148). Ésta interpretación realista conduce necesariamente a otro 
elemento de la composición de la persona: la conciencia. Mediante ella 
la persona tiene experiencia de sí; la persona como ser es constituido en 
la conciencia y en cierto sentido a través de ella, empero, la realidad de la 
persona exige el restablecimiento de la concepción del ser consciente 
como no constituido en la conciencia y a través de ella, sino constituyendo, 
en un cierto sentido, la conciencia (Wojtyla 2005, p. 55). El concepto de 
conciencia en la Antropología filosófica de Wojtyla rebasa las objetivaciones 
tradicionales de tipo cosmológicas: la comprensión del hombre en el mundo 
no es suficiente, es necesaria una comprensión del hombre en sí mismo. A 
ésta última la denomina el Papa polaco “comprensión personalista” que no 
está en contraposición con la comprensión cosmológica: la interpretación 
del hombre en sí mismo es a su vez la comprensión de la interpretación del 
hombre de tipo cosmológica (Wojtyla 2005, p. 34). La contraposición entre 
naturaleza del hombre y persona desaparece en ésta concepción dice Wojtyla 
en Persona y acción (2011), porque se impone la necesidad de integración y 
la idea del hombre como unidad. La Fenomenología y la Metafísica, afirma 
Wojtyla, que profundizan en el mismo sujeto a través de sus respectivas 
reducciones no se excluyen entre sí (2011, p. 137); en éste sentido la Filosofía 
primera del ser, esto es la Metafísica, nos deja como idea del hombre un ser 
ónticamente irrepetible, y la Fenomenología un sujeto consciente en el que 
ocurren las activaciones propias de la composición biológica y que realiza 
acciones, o mejor, un ser que crea acciones. Sosteniendo la analogía de tipo 
metafísica, el hombre en cuanto que es persona, es decir ‘alguien’ no cosa, 
lo identifica el pensador polaco con el concepto de suppositum que quiere 
decir sujeto, en tanto fuente y fundamento de sus dos dinamismos propios: 

KAROL WOJTYLA Y EL CONCEPTO DE PERSONA HUMANA
KAROL WOJTYLA AND THE CONCEPT OF HUMAN PERSON



34

ISSN 0717 - 7801

lo que sucede en el hombre denominado activación y su operatividad 
consciente. Cuando decimos Fenomenología de la persona en acción hacemos 
referencia  directa a la comprensión transfenoménica del hombre y ésta, 
al mismo tiempo, no siendo extra fenoménica; transfenoménico igual a 
penetración en la esencia por su manifestación. Transfenoménica no en el 
sentido formulado por Kant como mostración del ser y en esa mostración 
solo lo manifestado sin contenido de ser; el significado de lo transfenoménico 
en la Antropología filosófica personalista de Wojtyla es el ser de la persona 
que se revela en su aparecer (2005, p. 38), dado que su aparecer como 
momento privilegiado del conocimiento del hombre está dado como un 
dato en el actuar y ese actuar es actualización del sujeto: la persona en la 
acción como creadora de la acción realiza el acto mientras se actualiza a sí 
misma como ser consciente. Wojtyla prefiere por sobre el concepto de actus 

humanus o de actus voluntarius, el de actus personae: acción personal. Ésta 
última categoría indica conciencia y autodeterminación, porque señalan 
un sujeto que crea y realiza acciones y se crea, realiza y posee a sí mismo 
a través de esas acciones. Esto es la doble afectación experimentada por el 
hombre en la acción. La acción como operari humano enseña al hombre como 
sujeto personal y que su creación es una creación consciente y voluntaria. 
Volvamos al concepto de suppositum. La persona como  suppositum  dada 
en la experiencia de sus acciones nos dice que aquella persona que existe 
en el mundo como un sujeto es sujeto de su propia existencia; la palabra 
suppositum se refiere a algo que se pone o se coloca debajo (sub-ponere), 
subyacente. En ésta forma es en la que el hombre se encuentra a la base de 
todas sus acciones y de todas sus activaciones. El suppositum indica el hecho 
de ser sujeto o el hecho de que el sujeto es su ser. El sujeto en cuanto ser es 
el soporte de toda la estructura dinámica en éste caso de la persona (Wojtyla 
2011). La concepción fenomenológica y metafísica de la persona de Wojtyla 
está soportada en el análisis de los fenómenos de la realidad personal, a 
través de las mostraciones personales. Decimos fenomenológica y metafísica 
a una sola voz como operari sequitur esse: quien actúa existe. Si el hombre no 
existiera dice Wojtyla en Persona y acción (2011), no obraría realmente ni 
se activaría en él nada. La expresión operari sequitur esse denota la relación 
causal de las acciones respecto del ser. El ser [esse], es el origen originante 



35

de toda acción. El acto primero de todo ente es ser. La persona humana como 
alguien es en la totalidad del cosmos, por su estatuto ontológico y su puesto 
en el ser, valor en sí misma: esto es su dignidad; ésta última es una afirmación 
absoluta, puesto que en el orden axiológico los valores por ejemplo de amor, 
verdad, justicia, amistad y otros son posibles y efectivos en el campo de la ética 
aplicada en la existencia real de la persona. Siguiendo a Max Scheler, cuando 
señalamos que un acto humano es bueno o malo estamos determinando su 
valor porque el valor de un acto no viene dado de afuera, el acto mismo revela 
su contenido axiológico respecto de la persona. Para Max Scheler el mundo 
del valor se encuentra ordenado por una estructura objetiva percibida por el 
hombre de modo afectivo y cognoscitivamente en su orden apriorístico. Los 
valores a priori son los superiores (Wojtyla 1980, p. 15)3. El hombre percibe 
intuitivamente el orden jerárquico de los valores, no solamente mediante la 
comparación. El contenido mismo del valor es el bien; un X portador de valor 
no es una cosa, más valor, ese X es la posición objetiva del valor. La persona 
humana es esa posición y es en sí valor. Esa estructura objetiva y jerárquica 
de los valores en su conjunto dinámico y la experiencia objetiva del sujeto con 
ese orden, recibe en Max Scheler el nombre de ethos (Wojtyla 1980, p. 25). 

Siguiendo nuestro análisis la acción me revela la persona como 
un ser que posee voluntad de la que deriva la libertad; la voluntad por su 
lado, como volición es idéntica y la misma autodeterminación (Wojtyla 
2011). La libertad además en el sentido fenomenológico, es una evidencia 
de la trascendencia de la persona y la autodeterminación en el hombre. La 
autodeterminación en tanto que es propiedad de la persona se la identifica 
con la libertad: la libertad es propiedad real del hombre. En su investigación 
en Persona y acción (2011) Wojtyla distingue dos tipos de trascendencia: una 
horizontal y la otra vertical. La primera es en la que en dirección a un objeto 
el sujeto traspasa sus propios límites de manera intencional. La segunda está 
referida a la autodeterminación y/o la libertad. Un hombre libre es aquel 
que depende de sí en todo lo que tiene que ver al dinamismo de su propio 
sujeto.  La misma relación causal que existe entre el esse y la acción existe 
entre un hombre libre y la libertad, y la trascendencia horizontal es posible 
3  La tesis doctoral en Filosofía de Wojtyla Max Scheler y la ética cristiana es citada aquí con el año 
1980, correspondiente al año de Librería Editrice que en BAC corresponde a 1982.

Andrés Felipe López López



36

ISSN 0717 - 7801

en el campo, por así decirlo, de la trascendencia vertical, porque el querer 
algo o querer un objeto e ir hacia él o dirigir la acción a él, depende primero 
de haberlo querido. Esto no quiere decir que siempre que se actúa, se actúa 
determinado por un objeto y dirigido hacia él; por la autodeterminación la 
persona escoge, elige, respondiendo o adecuándose a los valores del objeto 
de su elección. En el campo de la trascendencia vertical encontramos la 
voluntad en relación a la decisión; esto quiere decir que la persona no toma 
decisiones mediatizadas solo por el querer, incluso suspende el querer y se 
resiste o experimenta motivación; el hombre es el eterno protestante contra 
toda mera realidad, es el asceta de la vida afirma Max Scheler (1938, p. 72). El 
hombre se vuelca hacia los objetos para conocerlos. En ese mismo campo de 
la trascendencia vertical en la que encontramos la voluntad, con ésta última 
también el autogobierno y la autoposesión. La tesis central de éstas últimas 
ideas que giran en torno a la libertad, es que si bien los valores de un objeto 
se presentan y ese objeto es el fin de la decisión, no son ellos los que nos 
determinan, sino que venimos a ser nosotros como seres con voluntad los 
que determinamos el objeto. Si no reconocemos en los objetos presentados 
una verdad no nos dirigimos hacia ellos y no escogemos. La voluntad está 
referida a la verdad. Solo hay una realidad ante la que la voluntad y la libertad 
se rinden, esto es la verdad. La trascendencia de la persona en la acción no 
es únicamente autonomía ontológica o dependencia autocentrada en el ego. 
La trascendencia de la persona en la acción depende de la verdad; es este 
momento el que determina, en último término, la libertad. El hombre es libre 
en tanto determinado por la verdad. La libertad humana no se ejercita o 
realiza evitando la verdad, sino más bien, mediante la realización y rendición 
de la persona a la verdad (Wojtyla 2011). Wojtyla dice en Persona y acción 
que la libertad es, en un sentido más amplio, la flexibilidad intencional de 
la persona y la independencia parcial con relación a los posibles objetos de 
la volición, en cuanto que el hombre no está determinado ni por los objetos 
ni por su presentación. Su independencia en la esfera intencional se debe 
explicar recurriendo a su referencia interior a la verdad y a la dependencia de 
la verdad que es inherente por su lado, a la voluntad.



37

3. El concepto de persona humana en la obra Amor y responsabilidad y 
otras observaciones en torno al hombre como unidad

Juan Manuel Burgos (2007) en sus estudios sobre la Filosofía 
del Karol Wojtyla nos dice que Amor y responsabilidad  (1978) es un texto 
cuyo tema central es el amor humano en el marco de la reflexión tomista y 
fenomenológica. Dice Burgos (2007) que ante todo el punto de partida es la 
persona. Los lectores del Papa polaco sabemos que Amor y responsabilidad es 
un estudio de moral sexual, sin embargo, el primer y el segundo capítulo hasta 
donde va El análisis psicológico del amor, que es la segunda parte del segundo 
capítulo, es también fundamentalmente de contenido antropológico, y es 
lógico: no pueden entenderse el amor humano, las relaciones interpersonales, 
la norma personalista y más de lo que habla Wojtyla en el texto, sin construir 
primero una visión del hombre correspondiente a esa Moral presentada. 
Ese primer capítulo y parte del segundo es el que ahora estudiamos en éste 
apartado sin dejar de lado la referencia cruzada a sus Ensayos de Antropología 
publicados como El Hombre y su destino (2005) y su investigación en Persona 

y acción.
 Hemos dicho que en la acción la persona se presenta como singular 

esencia, se da integrada; dice Wojtyla en Amor y Responsabilidad que 
“La palabra latina ‘integer’ significa ‘entero’. La integración es, por tanto, 
totalización, tendencia a la unidad y a la plenitud” (1978, p. 127); en la acción 
de la persona verificamos que obra no una cosa sino ‘alguien’, es decir un 
ser consciente. Todo sujeto que siendo ser objetivo, es objetivamente, algo o 
alguien, y el hombre es de modo objetivo ‘alguien’. Así el hombre es distinto al 
mundo visible que es siempre ‘algo’ (1978, pp. 13-4). No es suficiente definir al 
hombre como individuo y ni siquiera es lo bastante significativo la acepción a 
hombre como homo sapiens. El término persona es el que ha escogido Wojtyla, 
en la línea del Personalismo filosófico del que es autor, para denotar y resaltar 
en el hombre un ser que no se encierra en los conceptos señalados, sino que 
se comprende en el de persona porque lo indica como único ser racional y 
que posee vida espiritual: “El hombre tiene una naturaleza radicalmente 
distinta de la de los animales” (1978, p. 16). Dentro de esa naturaleza el 
hombre como capaz de autodeterminación y reflexión se nos presenta 

KAROL WOJTYLA Y EL CONCEPTO DE PERSONA HUMANA
KAROL WOJTYLA AND THE CONCEPT OF HUMAN PERSON



38

ISSN 0717 - 7801

de modo fenomenológico como uno que actúa y que es libre: el hombre es 
sujeto de la acción en tanto que la realiza y es objeto de la acción en tanto 
que la recibe. La persona según Wojtyla, siguiendo a Kant y Max Scheler, no 
es un medio, su esencia es ser fin porque así lo afirma su derecho natural4 
(1978, p.20): la segunda enunciación del imperativo categórico kantiano es 
revalidado por Wojtyla como norma personalista de la acción con el objeto de 
conducir al respeto de los bienes fundamentales como la vida y la dignidad 
humana; Kant lo formuló así: “Obra de tal manera que uses la humanidad, 
tanto en tu persona como en la persona de cualquier otro, siempre como un 
fin al mismo tiempo y nunca solamente como un medio” (2003, p.67); Kant 
distingue entre cosas y personas, y explicando al pensador de Königsberg en 
este tema Juan Manuel Burgos en Introducción al Personalismo dice que en 
el reino de los fines todo tiene un precio o una dignidad, aquello que tiene 
precio puede ser puesto en equivalente; en cambio lo que se encuentra por 
encima de todo precio no admite equivalente, posee dignidad (2012, p.12). 
Juan José Pérez-Soba en la introducción al texto El hombre y su destino 
(2005), en este orden de ideas, explica que la expresión lo irreductible en el 

hombre es la afirmación de que la persona no puede ser sustituida por otra 
categoría debido a que no es mero objeto de entendimiento; de este modo 
el conocimiento del hombre se da en un horizonte intersubjetivo: esta idea 
se encuentra ya presente en Edmund Husserl. Significa también todo lo que 
en el hombre es invisible e interior, o mejor, original, que es el testimonio 
4  Jacques Maritain considera, para el fundamento de los Derechos Humanos, entender correc-
tamente la Ley Natural descrita por varios autores antes y después de Cristo. Ésta ley no escrita 
(non scripta sed nata lex) es esbozada por el autor francés como una herencia del pensamiento 
cristiano y del pensamiento clásico, no proviene estrictamente de la filosofía del siglo XVIII, esta 
última por el contrario, en cierto grado la deformó. Procede antes de Grotius, y, antes de él, de 
Suárez y Francisco de Vitoria; más atrás de S. Tomás de Aquino, de S. Agustín y de algunos Padres 
de la Iglesia, y de San Pablo; más atrás, de Cicerón, de los Estoicos, de los grandes moralistas de 
la antigüedad y de sus grandes poetas como Sófocles. Antígona es la heroína eterna del derecho 
natural, la que los Antiguos llamaban la “ley no escrita”, aserción que mejor le conviene (Maritain 
1967, p.58). Por otro lado el derecho natural remite al hecho de que el hombre como sujeto de sus 
acciones, por ser persona humana como es, tiene derechos; no es solamente un medio, sino un fin 
que debe ser tratado como tal. La noción de derecho y la de obligación moral suponen reciproci-
dad, ambas están fundadas sobre la libertad propia de sujetos espirituales, en el sentido de que 
si el hombre está de forma moral obligado a las cosas necesarias, a la realización de su destino, 
significa que tiene el derecho de realizar ese destino y a las cosas que son  necesarias para ello. 
Maritain presupone que existe una naturaleza humana común a todos los hombres. Como seres 
racionales comprenden lo que hacen y determinan sus fines; dotado de espíritu, siguiendo a Max 
Scheler (1941) en esto, tiene la responsabilidad de determinar sus fines de acuerdo a su natura-
leza racional, que le posibilita descubrir el orden natural y conducirse por él (Simon 1968). 



39

evidente de sí mismo, de la propia humanidad y de la propia persona (Wojtyla 
2005, p. 34), y porque es invisible lo irreductible es solamente mostrado 
como revelación; por eso la Fenomenología juega un papel tan vital, porque 
para Wojtyla la experiencia [como intuición] es donde se da lo revelado de 
la persona; esa experiencia es entonces irreductible porque esa experiencia 
intuitiva da un nuevo esclarecimiento de la esencia del hombre: “El hombre 
viene entonces objetivizado como persona, como sujeto consciente de sí 
y capaz de autodeterminarse” (Wojtyla 2005, p. 37). Añadamos que esta 
autodeterminación está ligada al hecho de que el hombre busca el bien 
conscientemente, busca conscientemente por ejemplo el amor: la facultad de 
amar solo le es propia a la persona porque solo la persona nace y se hace libre. 
En cuanto sujeto racional, por tanto, Wojtyla explica que los fines hacia los que 
tiende el hombre deben ser verdaderamente buenos; tender hacia lo malo, 
esto es hacia lo que no lo dignifica, es contrario a la naturaleza racional de 
su persona (1978, p. 21). El bien fundamental de la vida humana es la misma 
realización de la humanidad, el mal es la no realización de la persona humana: 
“La persona es un bien respecto del cual sólo el amor constituye la actitud 
apropiada y valedera” (Wojtyla 1978, p. 38) esto es la norma personalista que 
prueba el sentido moral del mandamiento “amarás al prójimo […]”. Justifica 
esa norma en la medida en que lo justo y lo bueno es aquello que se le debe 
al hombre.

El hombre en el orden de la existencia creada, se incorpora por 
medio de la tendencia sexual y del amor entre hombre y mujer en la corriente 
cósmica de trasmisión de la existencia: “se puede pues considerar [el hombre 
y la mujer] como creadores conscientes de un nuevo hombre. Este nuevo 
hombre es una persona.” (Wojtyla 1978, p. 55). En éste punto hablamos ya 
de la unidad que es el hombre: el cuerpo humano y el espíritu humano son 
una unidad sustancial. El inicio de la personalidad humana está unido al 
inicio de la existencia consecuencia de las relaciones físicas de un hombre 
y una mujer; antes de la existencia corpórea, la persona ha sido en Dios. Una 
evidencia fenomenológica de la existencia real del espíritu es la personalidad 
y ésta como indicio o indicación, como prueba: dos personas, aun en el 
caso del parecido físico más extremo, viven su vida de manera idéntica a sí 
mismas, existen personalmente una y una y otra persona y así en sucesivo. 

Andrés Felipe López López



40

ISSN 0717 - 7801

Una concepción fragmentaria del hombre es útil para las abstracciones de 
la psicología clínica y la psiquiatría en algunos casos, en los que es muy 
útil también ejercitar el poner entre paréntesis solo el fenómeno mental 
momentáneamente: la denominada suspensión o epoché fenomenológica. 
Una tendencia general en Occidente es defender la tesis según la cual el ser 
del individuo, sea esquizofrénico, sufra alguna enfermedad psíquica o no, está 
constituido por dos partes, una interna y otra externa, siendo el pensamiento 
a la primera y la experiencia del mundo y social a la segunda. El estado del ser 
interior es considerado como verdadero en el sentido de que no ha sufrido la 
alienación social (Laing 1960, p. 82). El cuerpo y las acciones del individuo 
corresponden a esa parte alienada del ser; el individuo esquizofrénico 
considera el exterior fuera de su control, ajeno a su ser interno. Ronald David 
Laing concibe la locura como la lucha interna del individuo por anular su ser 
externo porque traiciona la verdad del interno. El ser esquizofrénico es un ser 
disociado: su yo se concibe como separado de su cuerpo que es el horizonte 
de experiencia y actuación en el mundo externo, resultando en el hecho de 
la pérdida de su subjetividad y hasta de su voluntad. El ser esquizofrénico 
[del que hablamos como ejemplo para concluir en la afirmación de la unidad 
sustancial que es el hombre aún en las experiencias más enfermas] se encierra 
en sí mismo como si el único mundo real fuera el suyo. Es por ésta razón que 
las acciones de éste sujeto que comentamos sean estudiadas en la Psicología 
clínica por ejemplo como acciones pasivas, porque no se está en control del 
cuerpo, podemos decir: las acciones son involuntarias; empero y he aquí un 
argumento que estriba en defensa de la unidad sustancial del hombre, son 
involuntarias precisamente no porque haya una ruptura de la estructura del 
hombre, sino porque en esa estructura las acciones que son actos dirigidos a, 
es decir externos, están menoscabados porque el mundo exterior es objeto 
de huida. El ser dividido no existe: la afectación de un elemento o dispositivo 
de esa estructura tiene un grado de afectación en todos, en algunos o en unos 
de los otros elementos que componen la estructura del hombre. La locura es 
una forma de ser, es una forma de ser en la unidad de su ser enfermo. Vemos 
por ejemplo en un sujeto que padece una enfermedad mental el deterioro 
en menor o mayor grado de su cuerpo, y a la vez cómo el deterioro del 
cuerpo afecta de forma psicológica la persona. Detengámonos en las acciones 
involuntarias y pensemos en los actos reactivos, éstos también son prueba de 



41

la unidad psicosomática de la persona, puesto que son ejecutados por una 
estructura que reacciona completa por ejemplo a una amenaza, no reacciona 
un brazo, la cabeza o una extremidad; el movimiento si bien centrado en un 
punto determinado del cuerpo es un movimiento del todo del ser del hombre; 
además por el principio de autodeterminación sabemos según como lo explica 
Wojtyla (2011), que la persona está posibilitada o capacitada para crecer en 
el control de sí: 

“La experiencia -en cuanto accesible en la intuición 
fenomenológica- nos dice en primer lugar que el 
hombre es una unidad. […] La unidad de la persona 
adquiere su manifestación más completa en la 
acción, es decir, a través de la trascendencia […] 
el que se posee así mismo es, simultáneamente, 
el que, según el principio de autodeterminación, 
es poseído por sí mismo; según éste mismo 
principio, al tiempo que gobierna, es gobernado 
por si mismo […] Esta complejidad se revela 
claramente en el planteamiento fenomenológico; 
pero lo más notable al respecto es su estructura, 
que se manifiesta en primer lugar como unidad 
orgánica específica y no como una diversidad 
carente de integración. […] la unidad de la persona 
en acción se manifiesta y establece de hecho 
por obra de la naturaleza espiritual del hombre. 
Cuando hablamos de la naturaleza espiritual del 
hombre, no nos estamos refiriendo al conjunto de 
síntomas que determinan la trascendencia de la 
persona en la acción, sino a la fuente real de todos 
estos síntomas, al componente espiritual del ser 
humano. La experiencia en que nos basamos y los 
análisis llevados a cabo nos llevan a la conclusión 
de que es este elemento el que constituye la 
unidad del hombre. Por ello, la trascendencia 
de la persona en la acción, entendida en 
sentido fenomenológico, parece conducir a una 
concepción ontológica del hombre en la cual la 
unidad de su ser está determinada por el espíritu” 
(Wojtyla 1982, p. 214)5.    

5  En The Acting Person: “Experience – seen as accessible in phenomenological intuition – tells us 
in the first place than man is a unity […] the unity of the person is most completely manifested 
in the action, that is to say, through transcendence […] the person´s transcendence in the action 

KAROL WOJTYLA Y EL CONCEPTO DE PERSONA HUMANA
KAROL WOJTYLA AND THE CONCEPT OF HUMAN PERSON



42

ISSN 0717 - 7801

Freud es considerado, dice Wojtyla, como un defensor de la tesis del 
pansexualismo, que tiende a considerar todas las manifestaciones de la vida 
humana, incluyendo las del recién nacido, como expresiones de la tendencia 
sexual. La impulsión sexual es en esencia una tendencia a la voluptuosidad, 
como si la tendencia sexual de la persona fuera solo una experiencia biológica 
dirigida únicamente a lo visible y en la que no hay experiencia subjetiva y 
del espíritu: ésta observación tiene como fondo una concepción fragmentaria 
del hombre; la búsqueda de lo visible por medio de la impulsión sexual, 
según Freud, es lo que determina interiormente al hombre. De éste modo 
la trasmisión de la vida, la procreación y la unión natural de las personas 
en el horizonte espiritual del amor, que es solo posible en la persona, es 
secundario. Visto el hombre así, no es más que un sujeto determinado por las 
estimulaciones y sin vida interior, sin autodeterminación. La visión de Wojtyla 
por el contrario es, decimos en éste punto, una provocación sostenida en la 
reflexión antropológico filosófica a ver el hombre no como un ser determinado 
por alguno o la totalidad de los elementos de su estructura, sino como un 
ser que con los elementos totales de su estructura nace persona y se hace 
persona: el hombre es pura posibilidad.

Volvamos sobre el concepto de persona humana; según las premisas 
del realismo de Tomas de Aquino sobre las que Wojtyla sobre todo en las 
cuestiones de ética personalista funda su pensamiento, cada ser tiene su 
propia esencia, concibiéndola y conociéndola primero y luego sus atributos 
y propiedades, debido a que la esencia constituye la base de todas sus 
cualidades: solamente la real conexión con la esencia dan sentido de ser a 
las cualidades; separadas del ser no pueden ni existir ni obrar, es por esto 

also shows a certain complexity; the one who possesses himself is simultaneously the one who, 
according to the principle of self-determination, is possessed by himself; according to the same 
principle he both governs and is governed by himself […] This complexity is clearly revealed 
in the phenomenological approach, but the remarkable thing about it is its structure, which is 
manifested first of all as a specific organic unity and not as an unintegrated manifold. It is how 
the complexity manifests itself in the action […] it is owing to the spiritual nature of man that 
the person´s unity in the action is manifested and actually established. When speaking of man´s 
spiritual nature we are not referring to the set of symptoms that determine the person´s tran-
scendence in the action but to the real source of all these symptoms, to the spiritual element 
in the human being. The experience we rely upon and the analyses we carried out suggest the 
conclusion that it is this element that constitutes the unity of man. Thus the transcendence of the 
person in the action, understood in the phenomenological sense, seems to lead to an ontological 
conception of man in which the unity of this being is determined by the spirit” (Wojtyla 1979, 
pp. 183-4).



43

que Tomas de Aquino siguiendo a Aristóteles las llama “accidentes”, porque 
tienen ese carácter (Wojtyla 2010, pp. 44-5). El ser sustancial es el sujeto de la 
existencia y así mismo de la acción, la persona por ejemplo existe y obra por sí. 
En el obrar se manifiesta su naturaleza, la acción hace posible todo lo posible 
de su ser persona. La acción de la persona actualiza su esencia porque todo lo 
que en el hombre se encuentra de modo posible, en la acción se hace realidad. 
Siendo y obrando el hombre se hace más el mismo: la acción que procede 
de un ser racional solicita que su fin sea un fin racional. Varios bienes son 
fines de las aspiraciones del hombre, en el sentido de que lo perfeccionan; por 
ejemplo están los bienes que lo perfeccionan orgánicamente o aquellos que 
lo perfeccionan en el intelecto como la educación y la ciencia; pero los bienes 
más perfeccionistas de la humanidad de la persona son los bienes morales 
porque lo hacen un hombre mejor, y hacerse mejor es el fin más importante 
de su acción y de su naturaleza racional: “La razón constituye la principal 
energía de la naturaleza humana y también su principal poder” (Wojtyla 
2010, p. 46). Como actividad normativa la razón indica lo que es el hombre y 
lo que debe llegar a ser. Esto es: “la persona es tanto aquella que ama como 
aquella que es amada” (Wojtyla 2010, p. 99) esto es el bien supremo de la 
persona en tanto que lo realiza y para ella en tanto que es objeto de la acción. 
El amor es la actualización de las capacidades supremas del hombre (Wojtyla 
2010, p. 64).               	

4. Conclusiones

La acción personal como hecho que prueba un sujeto racional es un 
hecho fenomenológico. Siguiendo a Max Scheler “hechos fenomenológicos 
pueden ser hechos que residen en la esencia de un objeto en general, y aquellos 
mediante los cuales se diferencian las encarnaciones del objeto” (2011, p. 172). 
La acción es la encarnación de toda la subjetividad de la persona humana, la 
acción de la persona es esencia manifestada. “El hombre es, en cierta manera, 
un ser condenado a crear” (Wojtyla 1978, p. 153) y hemos dicho que esa 
creación es por excelencia la acción. La verdad que define la persona humana 
es que posee irreductible dignidad. Tadeusz Styczen en un artículo dedicado a 
la filosofía moral de Karol Wojtyla dice: “La persona es el ser al que, de modo 
propio y pleno, se refiere el amor. El amor es la responsabilidad de la dignidad 

Andrés Felipe López López



44

ISSN 0717 - 7801

de la otra persona” (Wojtyla 2010, p. 125). Más que concluir, recapitulamos 
con Wojtyla la idea de que el hombre es un sujeto dotado de interioridad, y 
que por ella es alguien y no una cosa. La persona en cuanto ser es mónada 
espiritual y física, cuyo acceso en términos epistemológicos esta dado en la 
acción, lo que permite a su vez la dilucidación analítica y expositiva de ella 
misma. 
                  



45

5. Bibliografía

Burgos, Juan Manuel; Cañas, José Luis; Ferrer, Urbano (2006): Hacia una 
definición de la filosofía personalista. Madrid: Palabra.  

Burgos, Juan Manuel. (2007): La filosofía personalista de Karol Wojtyla. 
Madrid: Palabra.

___________________________(2012): Introducción al Personalismo. Madrid: 
Palabra. 

Butiglionne, Rocco (1992): El pensamiento de Karol Wojtyla. Madrid: 
Encuentro.

Corpas de Posada, Isabel (2007): Juan Pablo II leído con ojos de mujer. Bogotá: 
Bonaventuriana.

Juan Pablo II (1994): Cruzando el umbral de la esperanza. Barcelona: Plaza & 
Janés.

_______________ (1995): Carta Encíclica Evangelium Vitae sobre el valor y el 
carácter inviolable de la vida humana. Ciudad del Vaticano: Librería Editrice 
Vaticana.

_________________(2001): Carta encíclica Veritatis Splendor, sobre algunas 
cuestiones fundamentales de la enseñanza moral de la iglesia. Santiago de los 
Caballeros: Pontifica Universidad Católica Madre y Maestra (PUCMM).

_________________(2005): Memoria e identidad. Santiago de Chile: Planeta.

Kant, Immanuel (2003): Fundamentación de la metafísica de las costumbres. 
Madrid: Encuentro.

Laing, R. D. (1960): The Divided Self. A Study of Sanity and Madness. Londres:  
Tavistock Publications. 

Maritain, Jacques (1967): Os Direitos do homem e a lei Natural. Rio de Janeiro: 
José Olympio.

Scheler, Max (1941): El puesto del hombre en el cosmos. Buenos Aires: 
Losada.

___________________  (1941): Ética. Buenos Aires: Revista de Occidente.

___________________  (1957): Esencia y formas de la simpatía. Buenos Aires: 
Losada.



46

ISSN 0717 - 7801

___________________  (2011): La esencia de la filosofía y la condición moral del 
conocer filosófico (con otros escritos sobre el método fenomenológico). Madrid: 
Encuentro S.A.
Semen, Yves (2005): La sexualidad según Juan Pablo II. Bilbao: Desclée de 
Brouwer.

_______________(1968): La tradición de la ley natural. Madrid: Razón y Fe.

Weigel, George (2000): Biografía de Juan Pablo II, testigo de esperanza. 
Barcelona: Plaza y Janés.

Wojtyla, Karol. (1978): Amor y Responsabilidad. Madrid: Razón y Fe.

_________________(1979): The acting person. Dordrecht: Reidel Publishing 
Company.  

_________________(1980): Max Scheler y la ética cristiana. Ciudad del Vaticano: 
Librería Editrice Vaticana.

_________________(1982): Persona y acción. Madrid: Biblioteca de Autores 
Cristianos de la Editorial Católica S. A.

_________________(1996): Don y misterio. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos 
de la Editorial Católica S.A.

_________________(1998): Mi visión del hombre. Hacia una nueva ética. Madrid: 
Palabra.

_________________(2001): Persona e atto. Milan: Bompiani.

_________________(2003): El don del amor. Escritos sobre la familia. Madrid: 
Palabra.

_________________(2005): El hombre y su destino. Ensayos de antropología. 
Madrid: Palabra.

_________________(2010): Mi visión del hombre. Hacia una nueva ética. Madrid: 
Palabra.

_________________(2011): Persona y acción. Madrid: Palabra. 


