
CULTURA E FEDE  IN PROSPETTIVA CRISTIANA 
Cesare Bissoli1

RESUMEN
Il discorso culturale è sempre un discorso storico, in quanto l’uomo che fa cultura è una figura storica, 

collocata in uno spazio e in un tempo e dentro il dinamismo talora vorticoso di esso. E’ inevitabile che nel 

produrre cultura si faccia sentire l’intero ondo dell’uomo, econdo tutte le sue componenti razionali, affettive, 

linguistiche, spirituali, e dunque rieccheggi anche quella singolare dimensione dell’uomo, anzi, diciamo 

dell’umanità (tanto è vasto e il fenomeno), che è la fede religiosa. Cultura e fede nella storia si sono 

incontrate e scontrate, generando capolavori, tanto di arte quanto di pensiero e di umanità, e talora deviando 

in fabbrica di mostri (come sono le persecuzioni religiose, le guerre di religione, e i fondamentalismi violenti). 

Vogliamo considerare questo rapporto non facile tra cultura e fede religiosa nella prospettiva cristiana, 

osservando prima illuminanti riferimenti storici, da cui far emergere fondamentali indicatori teorici, per 

concludere a spazi per un dialogo corretto e fecondo. 

ABSTRACT
The cultural discourse has always been a historical one since people who do culture are historical figures 

within a given space and a given period wrapped in a vertiginous rhythm of life. While doing culture, it is 

impossible to avoid the emergence of man’s core showing all his rational, affective, linguistic, spiritual parts, 

which is not but a mirror of the singularity of man, rather of the whole mankind (the phenomenon is certainly 

vast) concerning religious faith. All over History, culture and faith have met and missed each other creating 

real masterpieces concerning art, thought or humankind; eventually they have diverted into such atrocities as 

religious prosecutions, religion wars and violent religious extremisms. We would like to focus on this uneasy 

relationship between faith and culture from a Christian outlook, paying attention to some clarifying historical 

events, from which some outstanding theoretical tokens turn up, and ending with the creation of a wide 

space aimed at yielding a prosperous and correct dialogue. 

1.Guardand alla storia: un rapporto difficile e fecondo  
1.1 Dal punto di vista storic il problema ha radici molto antiche. Infatti nel contesto occidentale, 

testimonianza primaria e insurrogabile del rapporto cultura e fede è la Bibbia, considerato giustamente nella 

iflessione nordamericana il ‘grande codice’ della cultura di Occidente.2

La storia della Rivelazione, testimoniata dalla Bibbia, è storia di confronti culturali, anche aspri, ma vitali per 

la stessa Bibbia e per le culture. Sono stati rintracciati ben nove paradigmi di tale rapporto3

Qui ci limitiamo a segnalare , attraverso alcuni riferimenti esemplari, la dialettica soggiacente. 

 Sul versante del contrasto

-si pensi all’acceso confronto tra la fede jahvista e la cultura cananea al tempo dei profeti (Osea, Geremia); - 

si pensi al durissimo contrasto, fino al martirio, nel dopoesilio, tra la fede giudaica e il tentativo violento 

1 Doctor en Sagrada Escritura. Profesor en la Universidad Pontificia Salesiana de Roma. 

2 Cfr Frye N., The Great Code. The Bible and Literature, New York 1982 
3 Per l’ AT sono menzionate “ la cultura nomadica, la cultura fenicio-cananea, le culture mesopotamiche, la cultura 
egiziana, la cultura hittita, la cultura persiana, la cultura ellenistica”. E per il NT “ la cultura giudaica, il giudaismo 
palestinese ed ellenistico, la cultura greco-romana, lo gnosticismo”: R. Penna, Cultura/Acculturazione, in P. Rossano, 
GF. Ravasi, A. Ghirlanda ( a cura di), Nuovo Dizionario di Teologia biblica, Cinisello Balsamo (Milano), Edizione Paoline, 
1988, 345-358 



disnaturamento del periodo ellenistico (Antioco Epifanie) (cfr Daniele), con una vera e propria resistenza 

militare da parte del popolo di Isarele (1-2 Maccabei);  

-si pensi alla sostanziale differenza tra la sapienza della croce di Paolo e la sapienza mondana dei greci ( in 

1 Cor 1-3) 

Eppure è avvertibile la tendenza a forme significative di dialogo ed integrazione, volte a riconoscere tracce 

della rivelazione di Dio in tante espressioni delle culture oeve  

-si pensi alla componente culturale ( dovuta per altro a influenze di ambiente) soggiacente alla concezione 

del Tempio, i cui artefici devono poter disporre di “ saggezza, intelligenza e scienza in ogni genere di lavoro , 

per concepire progetti e realizzarli” (Es 31,3) 

-si pensi alla sintesi che i saggi ebrei fanno tra la visione della vita ispirata alla fede e le tante risorse 

sapienziali del mondo egiziano e mesopotamico;  

-si pensi alla visione aperta di Gesù e allo stile conseguente di accoglienza di ogni persona, ebreo e gentile, 

perché il Regno è giunto a tutti, il Vangelo va annunciato ad ogni creatura (Mc 16,15)  

-si pensi alla sintesi, per certi versi drammatica, tentata da Paolo all’ Areopago ad Atene (Atti 17, 16-34), tra 

mondo cristiano e mondo pagano, diventata paradigma di ogni successivo del confronto. 

1.2 Lo testimonia il serrato dialogo dei Padri della Chiesa (sec.II-VI) che si sono trovati come provocati e 

sfidati dalla grande cultura greco-romana. a una parte evidenziano in essa i “semina Verbi” (Giustino) e 

dall’altra denunciano il “ furto o plagio dei pagani a danno dell’eredità cristiana” ( Apologisti) . 

 La tensione si prolunga, sotto altra veste, nel periodo della Scolastica (sec.XII-XV), tra il riconoscimento dell’ 

autonomia della ragione nell’incontro con la fede (corrente tomistica ) e la appassionata salvaguardia della 

rivelazione ( corrente agostiniana), esprimendo così efficacemente la polarizzazione biblica di diffidenza e 

accoglienza circa il binomio fede e cultura. 

 Una terza fase del rapporto, non senza dolorose conseguenze, è quella stabilitasi nel Rinascimento (sec.

XVI-XVIII) , tra fede e scienza , allora allo stato nascente, con uno strascico di gravi incomprensioni , che nel 

periodo dell’Illuminismo hanno gravemente minato la fiducia di un possibile dialogo tra le due contendenti, 

diventando la cultura sinonimo di emancipazione dalla fede e di conseguenza bollando la fede come 

bandiera dell’oscurantismo, di cui il Sillabo di Pio IX fu eretto ad icona esemplare. 

Il Concilio Vaticano II - in una quarta fase- ha aperto la strada ad un rapporto migliore, mostrando 

l’intrinseca vocazione della fede alla cultura , ma anche ponendosi come istanza critica ad una cultura 

autonoma ed isolata. Fides et Ratio di Giovanni Paolo II , su cui ritorneremo, ne è come il manifesto4

1.3 Oggi, nella fase di postmodernità, il dibattito tra fede e cultura si è notevolmente abbassato, privo com’è 

di un ampio respiro intellettuale, dominato piuttosto da spinte emotive e da interessi di natura tecnologica e 

funzionale. D’altra parte si vanno preparando cambi culturali legati alle scienze biologiche e della 

comunicazione , e dunque in stretto rapporto con la persona dell’uomo, tali che la fede religiosa verrà a 

trovarsi davanti a scenari del tutto inediti, per cui il discorso sull’uomo e la sua dignità originaria diventa 

passaggio obbligato per parlare veracemente di Dio . E’ quanto traspare nelle appassionate parole di 

4 Cfr. Norelli E. ( a cura di), La Bibbia nell’antichità cristiana, EDB, Bologna 1993 ; Cremascoli G.-Leonardi C. (a cura di), 
La Bibbia nel Medio Evo, EDB , Bologna 1996; Fabris R. ( a cura di), La Bibbia nell’epoca moderna e contemporanea, 
EDB, Bologna 1992 . 



Giovanni Paolo II, al cui proposito è stato osservato il paradosso che egli nomina materialmente più l’uomo 

che Dio, per parlare sensatamente di Dio ! 

1.4 Tre conclusioni ci sembra di poter ricavare dalla storia: 

a- Fin dalle origini cristiane si è delineata una chiara tensione tra cultura e fede, come tra due differenti ordini 

di grandezza, come se ci fosse una congenita alterità che impedisce ogni omologazione ed identificazione 

dell’una con l’altra, una sorta di posizione asimmetrica, che non pregiudica per sé il valore di nessuno dei 

due elementi, ma non permette di scambiarli l’uno per l’altro: fede non è cultura (anche se si esprime tramite 

la cultura); cultura non è fede (anche se dalla fede può ricevere- come è avvenuto- notevoli impulsi). 

b- Ma differenza non è incompatibilità, vi sono anzi momenti di alta simbiosi, per cui il mondo della fede si 

manifesta come mondo di arte, a livelli talora eccezionali, in particolare come mondo di valori umani 

strenuamente affermati e difesi. La cultura della solidarietà in Occidente ha chiare radici ebraico-cristiane. 

Insomma, pur in relazione dialettica, cultura e fede sono chiamate ad incontrarsi, a confrontarsi e, come è 

storicamente capitato, a mutuamente arricchirsi. 

c- Vi è dunque un fattore x che entra in gioco. Non è un elemento tecnico, non è uno specifico contenuto 

culturale, oggettivamente sedimentato , come è una filosofia e uno stile di vita, non è una sorta di 

ripiegamento irrazionale, ma è una realtà che riguarda l’uomo ed insieme lo trascende, per cui è un fattore 

strettamente coinvolto e positivamente partecipe nei processi culturali, ma ne è anche libero e critico. Dare 

un volto a tale fattore significa impostare correttamente il rapporto tra cultura e fede. 

In estrema sintesi, la storia ci dice che il rapporto cultura e fede è per sua natura dialettico, esse non sono 

fatte per ignorarsi, ma nemmeno per identificarsi, certamente sono obbligate a confrontarsi; la storia insegna 

ancora che dal loro non facile connubio, è nata per tanta parte la cultura dell’occidente, la quale perciò porta 

in sé la memoria di un rapporto permanente, l’esperienza di esiti diversificati ed oggi l’attesa di nuovi 

confronti

2. RIFERIMENTI TEORICI FONDAMENTALI 
L’analisi delle fonti della Rivelazione (Bibbia e Tradizione) in cui si esprime l’identità della fede cristiana ha 

messo sempre più in chiaro il rapporto tra fede e cultura che ci interessa. A ciò ha giovato una migliore 

concezione di Bibbia, come risultato della Parola di Dio in quanto reagita dall’uomo e dunque emergente nel 

processo delle culture; una migliore concezione di Vangelo e di evangelizzazione come dono di Dio 

totalmente inedito ed insieme profondamente consono, si potrebbe dire, atteso, alle esigenze ed aspirazioni 

dell’uomo5;. I documenti Gaudium et Spes del Vaticano II, Evangelii Nuntiandi (EN) (1975) di Paolo VI e 

Redemptoris Missio (RM) (1990) di Giovanni Paolo II ne sono le più limpide ed insieme autorevoli 

espressioni6. Vi ricaviamo alcune connotazioni sostanziali che qui riassumiamo: 

2.1 Per un corretto confronto tra fede e cultur , a scanso di equivoci, è pedagogicamente efficace partire dal 

principio di differenza e onestamente affermare che la fede, compresa sia nel suo dato oggettivo o di 

contenuto ( fides quae) che in quello soggettivo o di atteggiamento ( fides qua), non è cultura, non è 

originariamente elaborazione umana, n quanto l’uomo non se la dona, ma la riceve da uno che è più che 

uomo, Dio. Emblematiche sono le parole evangeliche che racchiudono l’essenza del cristianesimo: “Gesù si 

5 Pontificia Commissione Biblica, Fede e cultura alla luce della Bibbia, LDC, Leumann (Torino) 1981; Urs Von Balthasar 
U., La foi du Christ, Aubier, Paris 1968 
6 Nella Chiesa cattolica vi è un dicastero pontificio dedicato proprio alla promozione della cultura (Pontificio Consiglio 
della cultura) 



recò nella Galilea predicando il Vangelo di Dio e diceva:”Il tempo è compiuto e il regno di Dio è vicino; 

convertitevi e credete al vangelo” (Mc 1, 14-15). 

La fede si situa intrinsecamente nella categoria di annuncio ed ascolto, di proposta ed offerta di un dono di 

salvezza, cui ognuno è chiamato a rispondere, ma senza averne l’iniziativa. Certamente la fede si affaccia 

irresistibilmente nel territorio della cultura: come può l’uomo, ascoltata l’offerta del Regno, fare l’operazione 

di’ convertirsi e di credere’, senza pensarci su, senza vedere costi ed esiti, senza confrontarsi con altri 

sistemi di significato?. Si farà cultura, ma originariamente sarà una‘ cultura di Dio’, una cultura che ha radici 

in Dio, la cui matrice religiosa dovrebbe mantenersi limpida nei tanti giri di trasferimento culturale che l’uomo 

è obbligato a fare. 

2.2 La necessaria tensione dell’annuncio di fede verso la elaborazione culturale non è però riducibile alla 

mera esigenza razionale dell’uomo di vederci chiaro nelle offerte così straordinarie di Dio in Cristo. Qui 

subentra un evento che fonda letteralmente il dialogo tra fede e cultura. Avviene una reale intersezione del 

divino con l’umano: è chiamata ‘incarnazione’, per cui ciò che è di Dio, la sua Parola, risuona nel linguaggio 

umano degli uomini, come attestano i profeti, ed addirittura la Parola di Dio, in quanto Verbo del Padre, si fa 

uomo nella persona di Gesù di Nazaret. Ciò che questo comporti lo esprime bene un famoso passo 

conciliare:” Con l’incarnazione il Figlio di Dio si è unito in certo modo ad ogni uomo. Ha lavorato con mani 

d’uomo, ha pensato con mente d’uomo, ha agito con volontà d’uomo, ha amato con cuore di uomo. 

Nascendo da Maria Vergine, Egli si è fatto veramente uno di noi, in tutto simile a noi fuorché nel peccato “ 

(Gaudium et Spes, 22). Potremmo tradurre così: il Verbo, facendosi carne (Giov 1,14), si è fatto cultura ed 

ha fatto cultura, una singolare figura culturale, anzi unica nel suo genere ! Figlio di un mondo, quello 

giudaico, di altissimo spessore valore religioso e morale, il Verbo si è inserito nella storia umana proponendo 

con le sue parole, le sue opere, anzi con tutta la sua vita , una visione che fa della persona umana, in quanto 

amata da Dio, il perno centrale della cultura e rende il Vangelo, che è venuto ad annunciare, il fermento 

capace di entrare nel cuore di ogni cultura. 

2.3 E’ proprio la comprensione di tale ‘ fermento evangelico’ (cfr Mt 13,33) il nodo più delicato del nuovo 

rapporto fra verità di Dio e verità umana, tra fede e cultura, istituito dal cristianesimo. La storia, come 

abbiamo visto, propone su questo rapporto un bilancio di luci e di ombre, che non si può non tener presente. 

Il Vaticano II ha aperto una strada nuova per garantire una relazione più genuina fra i due ordini di 

grandezza. E’ chiamato processo di ‘inculturazione della fede’. E’ dive ntato un obiettivo centrale nel 

magistero di Paolo VI e Giovanni Paolo II. Il Papa attuale così lo descrive: “Non si tratta di un puro 

adattamento esteriore, poiché l’inculturazione significa l’intima trasformazione degli autentici valori culturali 

mediante l’integrazione nel cristianesimo e il radicamento del cristianesimo nelle varie culture. E’ dunque un 

processo profondo e globale che investe sia il messaggio cristiano, sia la riflessione e la prassi della Chiesa. 

Ma è pure un processo difficile, perché non deve in alcun modo compromettere la specificità e l’integrità 

della fede cristiana (RM, 52). Come si può comprendere, non si tratta di una superficiale reciprocità di dare 

ed avere tra fede e cultura. In realtà si stabilisce una dialettica reale e costruttiva tra i due poli. Si può 

esprimere come un cammino di tre passi: il vangelo assume ciò che vi è di buono nella cultura, ne critica le 

componenti negative sollecitando una conversione, la rinnova dall’interno aprendola a delle possibilità 

trascendenti, tanto gratuite quando efficacemente promozionali di valori genuinamente umani ( cfr EN, 20). 

2.4 Il discorso fin qui condotto può a prima vista suscitare l’impressione di una egemonia aristocratica della 

fede sulla cultura dell’uomo, tale da suscitare ancora una volta la domanda , carica di sospetto, se la fede 



più che promuovere cultura, voglia servirsene, non rispettando le necessarie autonomie della ragione e 

dell’iniziativa umana. In verità – come abbiamo già accennato-, mentre da una parte occorre schiettamente 

riconoscere che, all’interno della visione cristiana, esiste una sostanziale diversità tra la fede che è 

accoglienza del dono della salvezza, un dono dall’alto totalmente gratuito e del tutto imprevedibile, e la 

cultura che è una operazione totalmente umana e limitata ad orizzonti e valori soltanto umani, dall’altra parte 

va pure affermato con forza che l’inserzione della fede nella cultura non è una irruzione devastante: se è 

vero che l’uomo è da Dio e ha Dio come suo fine trascendente (così pensa la fede cattolica), la medesima 

fede ricorda che Dio è con l’uomo e per l’uomo, anzi si è fatto uomo per testimoniargli il suo amore, per cui 

“gloria di Dio è l’uomo vivente”, come anche è vero che “ la visione di Dio è la vita dell’uomo” (S. Ireneo). 

A questo punto si fa necessario considerare lo spazio di dialogo reale che si apre tra cultura e fede e 

secondo quali indicatori, per cui né la fede perda la sua identità che è dall’ Altissimo, bensì si arricchisca 

della migliore esperienza umana, né la cultura si senta oppressa, ma liberata ed aiutata a crescere. 

3. INDICATORI PER UN DIALOGO UTILE ED EFFICACE 
Ricordiamo in premessa che la cultura è fatta dall’uomo, in fondo la cultura è l’uomo, nel senso che ne 

rispecchia la grandezza e i limiti, la ricchezza e la deficienza. Il dichiararsi perfetta e quindi in sé assoluta e 

autosufficiente, costa alla cultura la deriva della tirannia o della paranoia, il rischio della decrepitezza e della 

morte colorita dagli orpelli di una vistosa imbalsamazione. Una cosa da museo. 

Viceversa fa parte della saggezza vitale di una cultura (e dell’uomo che la fa) restare aperti ad eventuali 

interpellazioni, sotto forma di provocazioni, di sfide, di proposte da dovunque provengano. 

A tale livello si pone la fede religiosa (cristiana), che non è -come più volte abbiamo detto- un'altra cultura 

competitiva, ma un ‘discorso di salvezza’, una ‘bella notizia’ di vita, un dono di trascendenza ovviamente 

espresso secondo un rivestimento culturale (quello ebraico-cristiano) che è appunto tale, cioè necessario 

per dirsi, ma, quanto al contenuto, un rivestimento non costitutivo e quindi soggetto ad una 

transculturazione.  

Ebbene, in questa prospettiva, la cultura dell’uomo, ogni cultura dell’uomo, la stessa cultura storica (o 

meglio: le culture storiche) dei cristiani è esposta ad alcune sollecitazioni che possono diventare apporti 

significativi della propria identità. Li possiamo chiamare indicatori per un dialogo utile ed efficace. 

3.1 Per una cultura stimolata da domande radicali. 

La fede cristiana prima di essere risposta è portatrice di domande, o come si dice, educa, cioè ‘educe’, tira 

fuori dall’uomo e dalla sua cultura le domande di senso, quelle ultime, che toccano l’area della religione, 

domande che la singola cultura può avere o non avere considerate, ma a cui provoca inevitabilmente la fede 

cristiana per la propria natura di annuncio di salvezza. 

Enuncia con chiarezza tali interrogativi esistenziali il Vaticano II nella Gaudium et Spes, quando afferma: ”Di 

fronte all’evoluzione attuale del mondo, diventano sempre più numerosi quelli che si pongono o sentono con 

nuova acutezza gli interrogativi capitali: cosa è l’uomo? Quale è il significato del dolore, del male, della morte 

che malgrado ogni progresso continuano a sussistere? Cosa valgono queste conquiste a così caro prezzo 

raggiunte? Che reca l’uomo alla società, e che cosa può attendersi da essa? Cosa ci sarà dopo questa vita? 

Ecco la Chiesa crede che Cristo, per tutti morto e risorto, dà all’uomo, mediante il suo Spirito, luce e forza 

perché possa rispondere alla suprema sua vocazione” (n. 10) 



Certamente nessuna cultura viene costretta a prestare attenzione a tali domande, può anche disinteressarsi 

o rispondere diversamente, assumendone però la responsabilità. Ma laddove -seguendo la sua intima 

indole- la cultura si apre alla domande, e si fa attenta anche alle risposte sarà coinvolta necessariamente in 

un processo di accoglienza e di trasformazione, più o meno grande, ma troverà anche la sorpresa di una 

nuova vitalità ,che ne favorisce la creatività, senza perdere la propria autonomia. Si pensi alla grande 

produzione artistica ispirata dalla visione cristiana dal sec.XIII ino ai nostri giorni. Si pensi alle tante forme di 

umanesimo cristiano e di promozione dei diritti umani. Si può dire che la storia della cultura occidentale è per 

tanta parte testimonianza eloquente di accettazione o di rifiuto dell’ispirazione cristiana . 

3.2 Per una cultura su misura della persona umana nei segni della dignità e solidarietà 

Un indicatore centrale di una corretta relazione tra fede cristiana e cultura è chiaramente collegato 

all’intrinseco contenuto di tale fede: un Dio-per-l’uomo, manifestatosi in maniera suprema con l’Incarnazione 

del Verbo. Significa non soltanto affermare il vincolo tra persona e cultura, vincolo del resto obbligato (le 

scimmie non fanno cultura!), ma rimettere al cuore di ogni cultura l’interesse, il rispetto, la promozione della 

persona, avendo per paradigma l’umanesimo evangelico. Ciò che esso comporta a livello culturale, appare 

bene segnalato dalla dottrina sociale della Chiesa: rispetto della vita umana dall’inizio alla fine naturale; 

rispetto della dignità delle persone, della loro anima e della loro integrità corporea;il rifiuto della pena di 

morte; la difesa della pace; la cura degli ultimi, dei deboli e degli svantaggiati; la remissione del debito 

pubblico per i paesi in via di sviluppo; il rifiuto di ogni discriminazione razziale, religiosa, etnica, culturale; 

l’affermazione della solidarietà planetaria; l’educazione all’intercultura ;il rispetto della natura, in sintesi la 

promozione dei diritti civili codificati o avviati ad esserlo 7. Si dirà che sono elementi ovvi. Ma non così 

scontati: in diverse culture sono disattesi e in tutte sono esposti ad oscillazioni di valore. La fede in Dio, 

senza identificarsi con qualche cultura, fa da potente argine ad ogni prevaricazione e soprattutto fa da 

sostegno per quanti accettano un visione personalistica della vita. 

3.3 Una dimensione critica per ogni cultura 

E’ doveroso riconoscere che aprirsi ad una visione trascendente, come propone la fede, significa trovarsi in 

casa una coscienza critica quanto mai acuta e non oscurabile. Lo testimonia la vigorosa e schietta parola dei 

profeti e di Cristo agli uomini del loro tempo, a quelli di cultura, i re, i sacerdoti, gli scribi, prima di ogni altro, 

quando si allontanavano dalla fedeltà alla parola di Dio (cfr Is 1; Mt 23). Annota Paolo VI: “Evangelizzare 

significa portare la buona novella in tutti gli strati dell’umanità e… rendere nuova l’umanità stessa…, 

raggiungere e quasi sconvolgere mediante la forza del vangelo i criteri di giudizio, i valori dominanti, i punti di 

interesse, le linee di pensiero, le fonti ispiratrici e i modelli di vita dell’umanità, che sono in contrasto con la 

parola di Dio e con il disegno di salvezza” (EN, nn. 18-19). Si comprende perciò come la fede appaia voce 

critica verso le culture appiattite sul progresso meramente tecnologico, o di stampo consumistico, o 

ideologicamente chiuse, o refrattarie ad ogni apertura alla trascendenza, in genere riduttive della umanità 

dell’uomo. Si può capire come a causa di siffatta dialettica, la fede, o meglio i credenti, siano stati oggetto di 

rifiuto e persecuzione lungo tutti i secoli della loro storia, dai faraoni di Egitto, detronizzati da ogni pretesa 

divina, al nazismo e al comunismo dei nostri tempi.  

3.4 Per una educazione all’intercultura o all’atteggiamento ecumenico della cultura 

7 Cfr Catechismo della Chiesa Cattolica ( 1992), nn. 1877-2557 



La religione ebraico-cristiana presenta due caratteristiche che la rendono intrinsecamente aperta 

contemporaneamente a tutto ciò che è umano e al diverso modo di esserlo (le culture). Ciò avviene perché 

ogni uomo, di qualsiasi religione o appartenenza, è per se stesso creatura amata, voluta, e creata a Dio di 

cui è “immagine e somiglianza” (Gen 1,26), per cui è persona, non numero o cosa; ed insieme perché 

l’uomo è voluto da Dio secondo il principio della differenza di genere, di età e soprattutto di identità. Dio 

aborre da ogni forma di clonazione dell’umano perché sarebbe attentare alle sue possibilità di dono: sarebbe 

una grave sfiducia verso di Lui e risulterebbe in un reale impoverimento dell’uomo . Di qui la naturale 

presenza del pluralismo culturale nel mondo cristiano, come un dato di ricchezza. Ma è anche vero che il 

pluralismo rischia di produrre forme di sospetto e chiusura sociale, rischia di facilitare incredulità, indifferenza 

religiosa, sincretismo religioso e morale confondendo il simile con l’ uguale, il valore parziale con il valore 

totale, una tolleranza a denti più o meno stretti con ecumenicità. 

Oggi l’educazione all’intercultura sta diventando un grande impegno culturale, investendo la scuola di ogni 

ordine e. Da parte della Chiesa, tale educazione viene intesa e promossa come costruttivo per la fede e per 

la cultura stessa. Giovanni Paolo II delinea così i compiti dal punto di vista della visione cristiana: operare “il 

riconoscimento delle verità ultime come provenienti da Dio perché decidono il destino dell’uomo, il rispetto 

della coscienza personale, l’accoglienza della persona, specie del debole e del povero, la comprensione 

delle diversità culturali nella fondamentale prospettiva dell’unità del genere umano, il rifiuto di ogni polemico 

affermarsi di alcune identità culturali contro altre culture, la supina omologazione delle culture, il costituirsi di 

un effettivo dialogo tra le culture, il riconoscimento delle potenzialità e rischi della comunicazione globale, la 

sfida delle migrazioni e del necessario rispetto delle persone migranti, la consapevolezza dei valori comuni 

tra cui il triplice valore della solidarietà, della pace, della vita. 

Proprio in virtù di questo allargamento di orizzonti, l’educazione ha una particolare funzione nella costruzione 

di un mondo più solidale e pacifico. Essa può contribuire all’affermazione di quell’umanesimo integrale, 

aperto alla dimensione etica e religiosa, che sa attribuire al dovuta importanza alla conoscenza e alla stima 

delle culture e dei valori spirituali delle varie civiltà” (Messaggio per la Giornata della pace, Dialogo tra le 

culture per una civiltà dell’amore e della pace,1 gennaio 2001) 

CONCLUSIONE 
Il dialogo tra fede e cultura è una meta cui continuamente tendere più che un punto di contatto garantito una 

volta per tutte. Da quanto siamo venuti dicendo infatti abbiamo avvertito che la differenza tra i due elementi 

richiede consapevolezza di ciò che l’un polo può dare all’altro, e come lo può dare. Vi è differenza 

certamente tra fede e cultura, ma non incompatibilità, anzi si dà spinta interiore ad incontrarsi. Così almeno 

ci dice la storia delle culture e così afferma la natura stessa della fede cristiana. 

Valore dell’uomo come persona, valore della cultura come modo di essere persona, apertura universale ed 

insieme rispetto di ogni cultura, conoscenza reciproca, dialogo, atteggiamento di solidarietà, volontà di pace, 

ricorso necessario al perdono e alla riconciliazione, valorizzazione del simbolo e del bello per significare la 

trascendenza, forte eticità, radicamento solido nella volontà di Dio che vuole tutto ciò e l’affida come compito 

alle mani dei credenti … sono punti qualificanti che la fede propone in ogni incontro con la cultura. Formano 

l’identità di quel singolare umanesimo cristiano, che scaturisce paradossalmente dal Totalmente Altro 

compreso come il Totalmente Prossimo all’uomo. 


