LA FE EN LA SOCIEDAD POSMODERNA

Jesus Rojano Martinez'
RESUMEN
La vivencia de la fe no es intemporal o acultural, sino que esta siempre condicionada por el
lugar y tiempo en que se situa. La cultura posmoderna que caracteriza a grandes rasgos la
sociedad occidental desde hace unos afios supone un enorme reto para la fe cristiana. En este
articulo se presentan los rasgos bésicos de esta sensibilidad cultural, y su influencia en los
modos de vivir la religion, asi como las respuestas mas o menos acertadas que los sujetos
religiosos estan elaborando, presentadas criticamente. Se termina apuntando unas pistas de
futuro.
ABSTRACT
Living one’s faith is not something alien to time and culture, instead faith is always determined
by the space and the time where it is lived. Postmodern culture is what mainly characterises the
western society; it has lately been an enormous challenge for the Christian faith. Along this
article we present fundamental features of this new cultural sensitiveness and its influence upon
the ways of living religion, as well as the more or less accurate responses elaborated by
religious subjects, which are critically shown. Finally an oversight of future trends is also
presented.
INTRODUCCION
Se dice que la sociedad occidental se ha vuelto “posmoderna”. Eso equivale a decir que
nuestra cultura lo es. Entendemos por cultura “el suelo de verdades que nos orientan”
(TORNOS, 2001: 42), o sea, “esas grandes matrices donde se fragua el sentido social y
personal” (J. M. Mardones). Aceptado este concepto, resulta evidente la interrelacién entre
religion y cultura, y el papel de la primera en la interpretacién del mundo por parte de un pueblo
0 grupo humano.
Por eso todo grupo creyente debe estudiar y discernir lo que pasa en su ambiente, es decir,
realizar un analisis sociocultural detallado de su tiempo. J.M. Mardones explica asi dicha
necesidad: “La fe es siempre una opcién existencial situada. Esta anclada en unas raices
sociales y culturales determinadas. Es conveniente, por tanto, conocer el lugar donde echa
raices la fe para comprender algunas de las dificultades o peligros que le acechan. Para
conocer la fe de nuestro tiempo tenemos que ahondar en el conocimiento de nuestra sociedad
y cultura. El analisis cultural pertenece a la vivencia del creyente lucido” (MARDONES, 1995: 5-
6).
Pues bien, muchos consideran ‘posmoderna” la cultura compartida hoy en Europa occidental.
El término postmodernidad es discutible, pero al menos sirve para dar cuenta, como afirma
Martin Velasco, de “una sensibilidad y un estilo de vida” (MARTIN VELASCO, 1996b: 37)
predominante. Con ella deben dialogar hoy las iglesias cristianas, para no aumentar la ruptura
entre fe cristiana y cultura que se ha venido dando durante toda la Modernidad, y que el papa

Pablo VI, en unas palabras de su exhortacion Evangelii nuntiandi, reconocia y calificaba de

' Sacerdote Salesiano. Licenciado en Teologia-Pastoral. Profesor de ERE en Salesianos de Atocha.



dramatica: “La ruptura entre Evangelio y cultura es, sin duda, el drama de nuestro tiempo,
como lo fue también en otras épocas. De ahi que haya que hacer todos los esfuerzos con
vistas a una generosa evangelizacion de la cultura, o mas exactamente de las culturas” (EN
20).

1. DESCRIPCION DE LA CULTURA POSMODERNA

Las culturas estan sujetas a evolucién y cambios. Segun muchos, esta transformacion ha sido
tan fuerte en el mundo occidental en el ultimo tercio del siglo XX que se puede hablar de un
verdadero “cambio de época”, pasando de la Modernidad a la Postmodernidad. Vamos a
intentar presentar los principales rasgos de la cultura posmoderna desde sus textos y autores
mas representativos (Lyotard?, Vattimo®, Baudrillard* y Rorty®).

Empecemos describiendo qué es la postmodernidad, empresa nada facil. Se trata de una nueva
pauta cultural que consiste, ante todo, en el "fin de la modernidad" (Vattimo), o sea, la pérdida del
sentido de la historia, del progreso, de la utopia, que se habia venido desarrollando desde el siglo
XVI hasta el siglo XX, con una serie de grandes hitos (final del Renacimiento, Las Luces,
Revolucion Francesa, Revolucién Industrial y utopias positivistas, Marxismo y sus aplicaciones...).
Frente a aquellos ideales, ahora se da una especie de "milenarismo invertido" (JAMESON, 1981:
9) que los da por concluido y nos sume en el desencanto.

Es importante recordar el nucleo del “proyecto de la modernidad”. En la lucha por el progreso
humano, se buscd la emancipacién de toda autoridad absoluta (lglesia, antiguo régimen politico,
etc.), y dicha liberacion era imposible sin un desarrollo autbnomo de los campos del saber y hacer
humanos. Kant describié tres campos fundamentales, abordados en cada una de sus criticas:
Razén Pura (ciencia), Razén Practica (moral) y Critica del Juicio (arte). Max Weber -y a partir de él
todos- puso en sus Ensayos de sociologia de la religion el nombre de “esferas de valor” a dichos
campos autbnomos. En resumidas cuentas, “su proyecto -el de la modernidad- es el mismo que el
de la llustracion: desarrollar las esferas de la ciencia, la moralidad y el arte, de acuerdo con su
l6gica interna” (FOSTER, 1985: 8).

2 El pensador francés Jean-Francoise Lyotard (1924-1998), que paradéjicamente provenia de posiciones
socialistas radicales, introdujo y defendié el concepto “Posmodernidad” en el debate filoséfico, extraido
de medios artisticos norteamericanos, en su obra La condicién postmoderna. (1987,original francés de
1979). Reafirmé y matiz6 su posicion en La Postmodernidad explicada a los nifios (1987, original francés
de 1986). También publicé Moralidades posmodernas (1998, original francés de 1993). Sus ultimas obras
-Camara sorda y La confesion de Agustin-, publicadas en 1998, mostraban un significativo interés
espiritual.

3 Gianni Vattimo, nacido en 1936, catedratico de filosofia de la Universidad de Turin, experto en la
hermenéutica de Gadamer y en el pensamiento de Nietzsche y Heidegger, ha defendido el talante
posmoderno desde su concepto de “Pensamiento débil”, expuesto en El pensamiento débil (1990, original
italiano 1983) y en El fin de la modernidad. Nihilismo y hermenéutica en la cultura posmoderna (1994, 42
edicion; 12 edicion espariola 1986, original italiano 1985). En obras mas recientes ha abordado la ética y la
religion.

4 Jean Baudrillard, nacido en Reims en 1929, profesor de sociologia de la Universidad de Paris, es autor
polémico y provocativo en teorias que expone con metaforas brillantes e intuitivas. Ya en su obra Cultura
y simulacro (1978), sin mencionar el término “posmodernidad”, trata ya alguno de sus temas
caracteristicos.

5 Richard Rorty, nacido en Nueva York en 1931, profesor de Humanidades en la universidad de Virginia,
que se presenta a si mismo como neopragmatico y no como posmoderno, representa la version
estadounidense de este talante cultural.



Evidentemente, si esta autonomia de esferas se convierte en separacion absoluta, puede darse
una fragmentacion. Segun algunos, esto es lo que ha ocurrido, y por ello la modernidad habria
contado con un elemento distorsionador en su propio seno: “La modernidad estaba ya gravida de
postmodernidad” (MARDONES, 1988b: 31).

Escuchemos el concepto de postmodernidad en boca de sus defensores, como Lyotard: el término
“condicion postmoderna designa el estado de la cultura después de las transformaciones que han
afectado a las reglas de juego de la ciencia, de la literatura y de las artes a partir del siglo XIX”
(LYOTARD, 1987: 5). El propio Lyotard, citado por Vattimo: “Posmoderno indica simplemente un
estado del alma, o mejor un estado de espiritu. Podria decirse que se trata de un cambio en la
relacion con el problema del sentido: diria, simplificando mucho, que lo posmoderno es la
consciencia de la ausencia de valor en muchas actividades. Si se quiere, lo que es nuevo seria el
no saber responder al problema del sentido” (VATTIMO 1990: 55).

Vattimo habla de “pérdida del fundamento”, “pérdida del centro”, “debilitamiento o adelgazamiento
del ser’, “disolucion de la categoria de lo nuevo”, haciéndose eco siempre de los andlisis de
Nietzsche sobre la muerte de Dios y de los valores tradicionales y de los de Heidegger sobre el fin
de la metafisica en la época moderna. Estas ideas han desembocado en la hermenéutica (“jno
hay hechos, sélo interpretaciones!”) como filosofia dominante en la época posmoderna. Vattimo
reconoce que la toma de conciencia de que no hay estructuras ni leyes ni valores estables produce
un sentimiento de “desencanto” (VATTIMO 1991: 194). Veamos otras descripciones “desde fuera”
y mas globales:

- Jean Baudrillard describe la postmodernidad como agonia de los grandes ideales modernos,
motivada por la ambigledad de todos los efectos del progreso y de la emancipacion de la
modernidad (BAUDRILLARD 1998:94-100).

- José M2 Mardones resume asi la postmodernidad: “La postmodernidad, mas que un tiempo, es
un talante. Es la modernidad que, al desarrollar sus propios mitos, ha llegado a descubrir sus
propios autoengarnios” (MARDONES, 1988b: 10-11).

- Christine Buci-Glucksmann subraya el aspecto de crisis de la modernidad: “Que la modernidad
como proyecto universalista de civilizacion descansando sobre el optimismo de un progreso
tecnoldgico ineluctable, sobre un sentido seguro de la historia, sobre un dominio racional y
democratico de un real entregado a las diferentes utopias revolucionarias de un futuro
emancipado, haya entrado en crisis en los afios 70: tal es la evidencia masiva que unifica los
diferentes discursos sobre la posmodernidad” (VATTIMO, 1990: 44).

Otro tema que ocupa a los estudiosos de la postmodernidad es el cronolégico: ¢,cuando comienza
esta sensibilidad posmoderna? Las respuestas son variadas. Después de la Segunda Guerra
Mundial, como muy tarde en los 50, dice Lyotard; los 60 son el momento clave, segun Jameson,
en especial tras el 68 (matizaran otros). Perry Anderson ha hecho una detallada descripcion
cronoldgica del uso del término posmoderno (ANDERSON, 2000: 10-53). Ya empleé el término el
critico literario espariol Federico de Onis, hacia 1934, refiriéndose a un movimiento literario. En

1954 lo utilizod el historiador inglés Arnold Toynbee, hablando de una época posmoderna a partir



del siglo XIX. Hacia 1951-1952, el poeta norteamericano Charles Olson habla también de una
época posmoderna. En 1959 lo empled el socidlogo C. Wright Mills (con un sentido ya muy
aproximado al actual) y en 1960 el critico literario Harry Levin. Fue decisiva la revista literaria
“Boundary 2”: en ella David Antin escribié sobre “literatura posmoderna” en otofio de 1972, y el
critico egipcio Ibn Hassan desarroll6 en ese mismo afio el concepto de “postmodernismo”
(terminaria considerandolo “una bufonada ecléctica”). En 1972, el término fue adoptado por el
arquitecto Robert Venturi, en su manifiesto en favor de la arquitectura posmoderna Learning from
Las Vegas, secundado por Charles Jencks, Portoguesi y otros arquitectos, de modo que se suele
decir que el término nacié en el campo de la arquitectura. Por fin, la recepcién filosoéfica del
concepto comienza con la publicacién en 1979 de “La condicién postmoderna” por parte de
Lyotard.

Veamos cuales son los rasgos esenciales de lo posmoderno. La clasificacion puede ser discutible,
pero creo que recoge los temas fundamentales.

1.1 Fin de la legitimidad de los grandes relatos.

Lyotard ha caracterizado la posmodernidad como el naufragio de los grandes ideales modernos
(saber hegeliano absoluto, cristianismo, marxismo, democracia capitalista...) y de los sistemas
coherentes de ideas en que se respaldaban (“se legitimaban”), que denomina grandes relatos. Y
hay un simbolo: “En Auschwitz se destruy6 fisicamente a un soberano moderno: se destruyd a
todo un pueblo. Hubo Ila intencion, se ensay6 destruirlo. Se trata del crimen que abre la
posmodernidad” (LYOTARD, 1987a: 31). Asi, “el gran relato ha perdido su credibilidad”
(LYOTARD, 1987b: 73).

Rorty no habla de “grandes relatos”, pero si de un concepto equivalente, la creencia en un
hipotético “vocabulario final” con mayusculas (la Verdad, la Justicia, etc.) de las personas o grupos
sociales, que segun él no tiene respaldo en la realidad.

La consecuencia de esa imposibilidad de grandes relatos de legitimacion es el nihilismo, como ya
entrevid Nietzsche, al hablar de la “muerte de Dios”: “4 No estamos vagando como a través de una
nada infinita? 4No nos roza el soplo del vacio?”. En palabras de Baudrillard: “Habiendo
desaparecido las causas, todos los efectos son equivalentes” (BAUDRILLARD, 1984: 128). En
definitiva, el hombre habria perdido la brdjula y el norte que le habia guiado seguro a través de la
Modernidad. Segun estos autores, si los grandes relatos modernos han producido intolerancia y
violencia, la posmodernidad se presenta como una llamada a la defensa de lo diferente y marginal.
1.2 Caida en desgracia de la Razén.

La confianza ilimitada en las posibilidades de la Razén ha sido una constante de la modernidad.
Ahora esa confianza se ha quebrado, y Baudrillard puede decir: "Nada nos impide pensar que
podemos obtener los mismos efectos en el orden inverso -otra sinrazén, también victoriosa. La
sinrazén vence en todos los sentidos” (BAUDRILLARD, 1984: 5).

6 NIETZSCHE, La Gaya ciencia, n° 125, cita tomada de GONZALEZ CARVAJAL, Evangelizar en un mundo
postcristiano, Santander, Sal Terrae, 1993, p. 61.



Desde Nietzsche, nos recuerda Vattimo, la Razoén fuerte platonica se ha hundido y perdido en las
apariencias y diferencias, quedando al descubierto “la falta de fundamento ultima” (VATTIMO,
1986: 6). También Rorty relativiza el alcance de la razén negando que se pueda conocer la
verdad objetiva, pues no existe ninguna “atalaya neutral” que la descubra y ratifique.

1.3 Fin del mito del progreso.

La idea de que es posible el progreso como obra humana es caracteristica (quiza, /la
caracteristica) de la Modernidad. La idea de modernidad surge al mismo tiempo que la de
progreso, y esta indisolublemente unida a ella. La fe en el progreso surge cuando la sociedad, la
cultura, la historia son comprendidos como obra humana.

Ahora esa confianza en el progreso parece haberse arruinado. Los posmodernos abjuran de ella:
“Podemos observar una especie de decadencia o declinacion en la confianza que los occidentales
de los dos ultimos siglos experimentaban hacia el principio del progreso general de la humanidad.
Ni el liberalismo, econdmico o politico, ni los diversos marxismos salen incélumes de estos dos
siglos sangrientos. Ninguno de ellos esta libre de la acusacion de haber cometido crimenes de
lesa humanidad” (LYOTARD, 1987b:91). la fe ciega en el progreso, por tanto, ha producido
genocidios.

En cualquier caso, los posmodernos hacen suyo el aforismo de Baudelaire: “El progreso no es
sino el paganismo de los imbéciles”, y sacan las consecuencias: si el mito del progreso se ha
hundido, ya nada importa, no hay empresas humanas decisivas. O en palabras de Baudrillard: “Fin
de las estrategias fatales, comienzo de las estrategias banales” (BAUDRILLARD, 1984: 60).

1.4 Elfin de la historia.

Y no hay progreso, nos dicen los posmodernos, porque no existe una historia unitaria. Vattimo lo
resume asi: “La crisis de la idea de la historia lleva consigo la crisis de la idea de progreso: si ho
hay un decurso unitario de las vicisitudes humanas, no se podra ni siquiera sostener que avanzan
hacia un fin, que realizan un plan racional de mejora, de educacién, de emancipacion” (VATTIMO,
1990: 11). No existe un “hacia donde” ni un centro de unificacion del devenir de la historia: “No
existe una historia Unica, existen imagenes del pasado propuestas desde diversos puntos de vista,
y es ilusorio pensar que exista un punto de vista supremo, comprehensivo, capaz de unificar todos
los demas” (VATTIMO, 1990: 10-11). Esta quiebra de la historia hay que celebrarla con alegria,
porque posibilita la libertad y el derecho a la existencia de lo diferente. Después de todo, segun
Vattimo, la historia no es una gran pérdida, pues era “la historia de los vencedores” (VATTIMO,
1994: 16). Igual piensa Lyotard, y lo expresa con un lema antihegeliano: “La respuesta es: guerra
al todo, demos testimonio de lo impresentable, activemos los diferendos, salvemos el honor del
nombre” (LYOTARD, 1987b: 26).

Ademds, segun Lyotard, la pérdida de la historia nos devuelve la primacia del presente, del
instante: ahora es posible “salvar el instante contra la costumbre y lo connotado [...] y también
contra la innovacion, ese otro modo de lo ya dicho” (LYOTARD, 1987b: 106). Ese instalarse en el
momento presente es bandera identificativa de toda postura posmoderna.

Baudrillard hace suyo también ese final de la historia: “Sentimos claramente que nuestra esfera es
la del final de la historia” (BAUDRILARD, 1984: 14). También Rorty insiste en que debemos dejar



lo que él considera fantasias sobre los fines o el sentido lineal de la historia: “Podemos abandonar
la mayuscula en la palabra Historia y la tendencia a verla como algo tan grande y poderoso como
la Naturaleza o Dios”(Rorty, 1998: 77).

1.5 Desconfianza hacia la ciencia.

Desde Descartes y Galileo, la ciencia era la base del orgullo moderno, en ella se cimentaba la fe
en el progreso. Contra ella dirigen sus dardos mas envenenados los pensadores posmodernos,
reprochando su compromiso con el poder mas opresivo. Asi, Lyotard: “La cuestion del saber en la
edad de la informatica es mas que nunca la cuestion del gobierno”(LYOTARD, 1987a: 24). Esta
denuncia de la ciencia y de la tecnologia por ser portadoras de una loégica opresiva de dominacion
ya habia sido desarrollada con gran profundidad y amplitud por la Teoria Critica de la Escuela de
Frankfurt, sobre todo por Theodor W. Adorno y Max Horkheimer.

Sin embargo, la acusacion principal a la ciencia, que ocupa el centro de la obra de Lyotard La
condicién postmoderna, es que esta no se legitima a si misma. Es un juego mas de lenguaje entre
otros muchos: “La ciencia juega su propio juego, no puede legitimar a los demas juegos de
lenguaje. Pero ante todo no puede legitimarse en si misma como suponia la especulaciéon”
(LYOTARD, 1987a: 76).

1.6 Superioridad del objeto sobre el sujeto.

Si la modernidad se puede describir como la historia del dominio del objeto por el omnipotente
sujeto humano (Descartes, Kant, Hegel), de repente los términos se han invertido. Y es que,
liquidados la historia y la posibilidad de progresar, ¢qué queda del sujeto? Se disuelve, se pierde;
es vencido por las cosas, por los objetos, se pierde entre ellos... Para Vattimo ha tenido lugar un
proceso de “adelgazamiento o disolucion del sujeto’(VATTIMO, 1994: 46). El ensayista espafiol
José Antonio Marina se hace eco de esta situacion utilizando diversas metaforas: “Los libros de
psicologia posmoderna propugnan un ego sin identidad unificada, un yo puzzle, proteico,
ameboide, en red... Prefieren la flexibilidad, la multitud de roles y la incoherencia... Una
personalidad plastica se podra acomodar mejor a un mundo cambiante. Estirard y se encogera
segun lo pida la situacién. Tendra siete vidas como los gatos, pero posiblemente vida de gato”
(MARINA, 2000: 47).

Segun Baudrillard “ya no es el sujeto el que desea, es el objeto quien seduce. Todo parte del
objeto y todo vuelve a él, de la misma manera que todo parte de la seducciéon y no del deseo. El
privilegio inmemorial del sujeto se invierte” (BAUDRILLARD, 1984: 122). Y cuando el sujeto
claudica ante el objeto, todo escapa a su control: “Las cosas privadas de su finalidad o de su
referencia se redoblan en una especie de juego” (BAUDRILLARD, 1984: 34). Se da una confusion
entre lo real y lo virtual, realidad y apariencia, sujeto y objeto, como les pasa a esos nifios
japoneses que han desarrollado esquizofrenias graves al pasar dias enteros con juegos de
realidad virtual (Play Station y similares) y llegan a confundir realidad y ficcion. Vattimo reflexiona
sobre la influencia de la informética en la disolucién posmoderna de la subjetividad humana
(VATTIMO 1991: 141-142; 220-221). En este sentido dice Baudrillard: “Ya no somos nosotros
quienes pensamos el mundo, sino que el mundo nos piensa” (BAUDRILARD, 1998: 72), con el

ejemplo mas paradigmatico hoy en dia: “Internet me piensa”’(BAUDRILLARD, 2000: 22).



José Antonio Marina ve una fuente de deshumanizacion en la imposibilidad de discernir entre lo
relevante y lo secundario en la avalancha de informacion: “Nunca hemos tenido tanta informacion
al alcance de la mano. Por mi mesa de trabajo pasa medio mundo. Y si conecto Internet, el otro
medio. Pero esta saturacién informativa me proporciona mas problemas que claridades, porque
me resulta muy dificil conocer lo relevante... ; Como distinguir lo trivial de lo importante? Nos rodea
una permanente algarabia de voces, datos, opiniones que se enredan y se anulan.
Etimolégicamente, perplejo quiere decir “embrollado”, “enredado”. En efecto, el mundo esta hecho
un lio” (MARINA, 2000: 23).

Otro aspecto muy importante de esta aparente objetualizacion del ser humano debido a un
desarrollo tecnolégico que no puede controlar —recuérdese la figura del “aprendiz de brujo™- es la
incertidumbre provocada por peligros hace poco inimaginables: enfermedades producidas por
“vacas locas”, virus hospitalarios incontrolados, escapes radiactivos como el de Chernobyl, mareas
negras en mares y rios, aceites (colza, orujo..) y otros alimentos contaminados, uranio
empobrecido de restos de bombas, el panico ante el antrax o cualquier forma de guerra
bacteriolégica, etc. Segun el socidlogo muniqués Ulrich Beck, vivimos en una auténtica sociedad
del riesgo, temiendo misteriosas fuerzas hostiles que hemos creado nosotros mismos.

En definitiva, cuando se toma al ser humano como mero objeto, se haga o no de modo consciente
(recordemos aqui los programas de la llamada “tele-basura”, que se recrea en la presentaciéon de
los aspectos humanos morbosos, cuando no los provoca, como es el caso de “Gran Hermano” y
similares...), se da un grave paso atras en el respeto a la dignidad humana.

1.7 Cultura de la fachada y el espectaculo.

En continuidad con lo anterior, una sociedad en que triunfa el objeto sobre el sujeto sélo puede ser
una cultura de la apariencia, del "look", de la simulacién, de la fachada, del espectaculo.

Baudrillard analiza la moda como caso significativo, y habla de “apogeo de los simulacros”
(BAUDRILLARD, 1984: 59), de “lo obsceno” como lo puramente visible. Ante esto, ;qué hacer?
Baudrillard no se hace excesivos problemas: “Si no hay forma de salir de donde estamos,
convirtamonos en espectaculo”. Es lo que Mardones denomina la “estetizacion de la existencia”
(MARDONES, 2000: 128). De hecho, segin el autor francés, ya somos espectaculo:
“‘Respondemos a la simulacién con la simulacion, nosotros mismos nos hemos convertido en
simuladores” (BAUDRILLARD, 1984: 92). Incluso la Revolucién, dice Baudrillard, se hizo sélo “por
el espectaculo” (BAUDRILLARD, 1984: 80). Dicho de otro modo: si en los afios 60 se hablaba del
Che Guevara y de otros revolucionarios, en esta primera década del siglo XXI son mas conocidas
e importantes las “top-models” Naomi Campbell o Claudia Schiffer (jcultura del espectaculo!).

Esta busqueda del espectaculo puede tener también consecuencias fatales. Asi, el soci6logo
Ulrich Beck, analizando los atentados del 11 de septiembre de 2001, afirma que dicho acto fue
concebido como un espectaculo que se habia de contemplar en directo, de ahi el escalonamiento
de las acciones: “Lo decisivo no es el riesgo, sino la percepcion del mismo. Lo que los hombres
temen que sea real es real en sus consecuencias” (BECK, El Pais, 19 Octubre 2001). Otro ejemplo

de consecuencia tragica, segun analisis de Baudrillard, es la muerte de Lady Diana en septiembre



de 1997: la sociedad del espectaculo encumbroé y a la vez matd —representada en los paparazzi
que provocaron su accidente mortal- a la princesa (BAUDRILLARD, 2000: 140-141).

Aun dejando aparte estos casos extremos, se da hoy un eclecticismo o “estética del qué-mas-da”
que describe agudamente Lyotard: “El eclecticismo es el grado cero de la cultura general
contemporanea: oimos reggae, miramos un western, comemos en un MacDonald a mediodia y un
plato de la cocina local por la noche, nos perfumamos a la manera de Paris en Tokio, nos vestimos
al estilo retro en Hong Kong, el conocimiento es materia de juegos televisados. Es facil encontrar
un publico para las obras eclécticas. Haciéndose kitsch, el arte halaga el desorden que reina en el
“gusto” del aficionado. El artista, el critico, el galerista y el publico se complacen conjuntamente en
el qué-mas-da, y lo actual es el relajamiento” (LYOTARD, 1987b: 17-18).

1.8 El hundimiento de la utopia.

Como consecuencia de lo anterior, la posmodernidad rechaza el que fue motor de la modernidad,
la construccion y busqueda de la utopia. Por ejemplo, asi liquida la utopia Baudrillard: “No hay que
creer que viviamos la realizaciéon de una mala utopia: vivimos ni mas ni menos la realizacion de la
utopia, es decir, su hundimiento en lo real” (BAUDRILLARD, 1984: 64). Segun Baudrillard, la
utopia moderna se ha hundido precisamente al realizarse en diversas liberaciones parciales, como
el nifio que obtiene el juguete que queria, se decepciona y ya no sabe qué pedir: “;Acaso la
liberacion en todas sus formas no ha sido a la vez la realizaciéon y la conclusién de la libertad?
Como la consumacion es perfecta, ya no quedan otros mundos, ya no quedan imposibles, ya no
queda trascendencia en la que refugiarse” (BAUDRILLARD, 1998: 83-84). Baudrillard pone como
ejemplo la descarga ideoldgica de los partidos politicos europeos: casi ninguno se presenta como
de derechas ni de izquierdas, todos dicen ser de centro: “Lo politico, lo filoséfico, lo moral, todo se
encamina hacia el minimo comin denominador de la nulidad” (BAUDRILLARD, 1998: 160).
Vattimo insiste en Auschwitz como simbolo del naufragio de las utopias modernas y hace unas
interesantes reflexiones sobre la contrautopia de un futuro en ruinas que muestran ciertos films de
culto de ciencia-ficcion, sobre todo Blade Runner, del cineasta Ridley Scott (VATTIMO, 1991: 100-
108).

No es dificil sefialar fechas y hechos concretos como muestra de esta quiebra de utopias, aunque
no nos detengamos en un andlisis profundo: derrumbamiento del comunismo, fracaso de los
movimientos del 68 (Paris en el capitalismo europeo, Praga en el “socialismo real’ del Este,
movimiento hippy en EE.UU...), etc. Sobre Mayo del 68, por ejemplo, se ha escrito: “La utopia en
las barricadas: el movimiento estudianti que desencadend una crisis social y politica con
dimensiones universales también enterrd para siempre la esperanza en la revoluciéon de toda una
generacion” (SERGIO DE OTTO, El mundo, 30 marzo 1993). Asi, fruto de este desencanto, naci6é
una posmodernidad escéptica hasta el extremo y que desemboca en un cinismo politico y social
generalizado.

1.9 Individualismo estético y fruitivo.

Este rasgo es consecuencia evidente de las pérdidas anteriores (de la historia, de la razén, del
sentido global, de las utopias...). Al posmoderno le queda refugiarse en el fragmento, en el

presente, y disfrutar de la vida y de sus pequefios goces. Por eso dice Mardones que el



postmodernismo es un “pensamiento de la fruicion’(MARDONES, 1988b: 60). El socidlogo G.
Schulze dice que la nuestra es una “sociedad de las vivencias”, que busca “gratificaciones
inmediatas” (MARDONES, 2000: 34). Si el personaje de la modernidad era Prometeo (o, a veces,
Sisifo), el posmoderno es Narciso.

Desde un punto de vista critico, José Antonio Marina describe la influencia del individualismo
narcisista en las relaciones de amor de pareja. Hoy predomina el amor mercurial, en que todo
depende no de un proyecto comun, sino de cdmo se siente cada parte de bien o mal (calido o frio)
con la otra persona. Asi, hoy no se suele decir “Fulanito es marido/novio de Fulanita”, sino “x esta
con y”, que es mucho mas provisional y dependiente de las sensaciones cambiantes (MARINA,
2000: 60; 103-108).

Sin embargo, no todos aceptan esta liquidacion general del proyecto moderno que hemos descrito.
Sobre todo Jirgen Habermas, nacido en 1929 y considerado el principal heredero hoy de la
Escuela de Frankfurt (Adorno, Horkheimer... ), ha impugnado radicalmente la pretension
posmoderna de liquidar la modernidad. Habermas defiende que el proyecto moderno no esta
“liquidado” (Lyotard), sino inacabado, inconcluso: “Yo no considero fundada esta tesis segun la
cual a lo que estamos asistiendo es a la irrupcidbn de una época posmoderna. Lo que esta
cambiando no es la estructura del espiritu de la época, sino el modo de la disputa sobre las
posibilidades de vida en el futuro. No es que las energias utdpicas en general se estén retirando
de la conciencia histérica. A lo que estamos asistiendo es, mas bien, al fin de una determinada
utopia de la utopia, que en el pasado cristalizd en torno a la sociedad del trabajo” (HABERMAS, El
Pais, 9 diciembre 1984). Por eso dice: “Creo que en vez de abandonar la modernidad y su
proyecto como una causa perdida, deberiamos aprender de los errores de esos programas
extravagantes que han tratado de negar la modernidad” (HABERMAS, “La modernidad, un
proyecto incompleto” en FOSTER, 1985: 32). La propuesta de Habermas, por tanto, es corregir y
profundizar la modernidad, y ello por una razén decisiva: “Cuando se secan los manantiales
utépicos se difunde un desierto de trivialidad y perplejidad” (HABERMAS, 1986: 133).

2. CONSECUENCIAS SOCIALES Y RELIGIOSAS DE LA CULTURA POSMODERNA

Se le llame posmoderna o no, a mi parecer la cultura europea actual si presenta los rasgos
descritos, y esto tiene consecuencias decisivas en la vivencia de la religion. Aunque nos fijemos
mas en los aspectos conflictivos, hay que dar la razén a Medard Kehl cuando dice que no tenemos
que demonizar sin mas la cultura actual, que tiene sus valores: mayor tolerancia, escepticismo
ante los absolutismos, aprecio por la comunicacion y participacion, insistencia en el valor de la
conciencia autbnoma personal, deseo de libertad, preocupacién medioambiental... (KEHL, 1997:
32). Teniendo muy presente esto, para no recaer en condenas globales y aprioristicas, vamos con
el analisis anunciado.

2.1. Consecuencias personales y sociales.

La cultura posmoderna es un caldo de cultivo en que se ha ido fraguando un modelo de persona y
de sociedad. Vamos a apuntar esquematicamente los rasgos que mas influyen en la situacion

religiosa actual.



a) Caracteristicas personales o existenciales.- La “primacia incondicional del sujeto individual
frente a todas las tradiciones e instituciones vinculantes” (KEHL, 1997: 25), y la consiguiente
privatizacion esteticista de la existencia cotidiana, da lugar a un modelo de persona
exageradamente individualista. Y como se trata de un sujeto que vive, sobre todo, de sensaciones,
se trata de un “individualismo consumista’ (MARDONES, 1998: 70-71). Es logico que se resienta,
incluso que brille por su ausencia, la generosidad y el compromiso altruista de un individuo asi,
dada la conviccién de que “nadie tiene que morir por nadie” (Gonzalez Faus).

Este sujeto individualista occidental se siente desvinculado de las tradiciones precedentes
(“destradicionalizacion”) y sufre una especie de amnesia cultural, que le genera incertidumbres y
crisis de identidad.

b) Consecuencias sociales.- Ademas de una gran superficialidad y una especie de uniformidad
mundial a la baja que algunos denominan “americanizacion” o “macdonalizacion” (Mardones),
la consecuencia mas inquietante del individualismo antes mencionado es la falta de
compromiso socio-politico. Con razén se ha afirmado: “El suefio de la razén —ya inmortalizé
Goya esta verdad en uno de sus grabados- produce monstruos. Y el suefio posmoderno —hay
que complementarle, inevitablemente-, los alimenta con su indiferencia” (JESUS MARTINEZ
GORDO. “Pluralidad agnostica en el Sur de Europa”, Razon y Fe 1232, 612).

El ejemplo principal de la indiferencia hacia el sufrimiento de los mas pobres es el proceso de
globalizacion neoliberal que estamos viviendo. Para ser rigurosos, habria que decir que la
indiferencia socio-politica posmoderna no es causa, pero si ocasion, de las consecuencias
negativas de dicho proceso, que no analizaremos aqui por falta de espacio. Como dice Habermas,
los Estados se van convenciendo de que la globalizacién es un “valle de lagrimas que hay que
atravesar con victimas”, en vez de “ampliar y globalizar la solidaridad”. La sociéloga y politbloga
estadounidense afincada en Francia Susan George, vicepresidenta de la organizacién ATTAC, ha
escrito un interesante libro de ficcion que demuestra, a partir de datos reales, que el actual ritmo
del capitalismo mundial no es sostenible ni por la Tierra ni por su poblacion humana actual, y
concluye: “Nuestro sistema actual es una maquina universal para arrasar el medio ambiente y para
producir perdedores con los que nadie tiene la mas minima idea de qué hacer’” (GEORGE, 2001:
185).

2.2. Consecuencias para la vivencia religiosa.

2.2.1 Aspectos conflictivos de la cultura posmoderna para el cristianismo.

1) Para empezar, las ideas posmodernas desembocan en el nihilismo, que imposibilita toda fe:
“La postmodernidad recoge la bandera nihilista izada por Nietzsche y declara llegado ya el
momento de tomar en serio esta muerte cultural, conceptual, de Dios. No se trata de un
ateismo cualquiera o de la irreligiosidad sin mas, sino de la desaparicién de Dios y de su rastro”
(MARDONES, 1988b: 82). Es la mayor dificultad del postmodernismo para un cristiano. Este
nihilismo queda bien descrito en esta frase de Baudrillard: “En ausencia de Dios, todo puede
devenir y metamorfosearse libremente” (BAUDRILLARD, 2000: 34).

2) La posmodernidad fomenta una cultura de la intrascendencia y del divertimento que hace

muy dificil el planteamiento de las preguntas ultimas o de sentido, y por tanto también las



religiosas. Los MCS vy las ofertas diversas de tiempo de ocio llenan los espacios vacios e
impiden la reflexién, de modo que, como dice, Miguel Garcia-Bard, “se ciega la fuente de la
experiencia religiosa” (MARTIN VELASCO, 1996b: 57). Esta cultura, que segin Mardones, vive
de la acumulacion de sensaciones intrascendentes a ritmo de zapping, “facilita una indiferencia
frente al hecho religioso, frente a Dios” (MARDONES, 1998: 69).

3) Ademas la posmodernidad crea un ambiente de relativismo y politeismo de valores que
desconfia del modelo evangélico: “Los fines y los valores son remitidos al mundo de las
creencias y las opciones y estas, por definicion, dependen del parecer, los gustos y las
preferencias de los individuos” (MARTIN VELASCO, 1996b: 51). Este relativismo desemboca
en la indiferencia, desde la conviccion de que todo da lo mismo. Si la modernidad produjo
ateos, la posmodernidad crea, sobre todo, indiferentes: “Todos estos procesos estan
imponiendo en casi todos los paises de Europa la practica desaparicion de la religion de la
esfera social y la extension de un clima generalizado de indiferencia hacia lo religioso y lo
cristiano”(MARTIN VELASCO, 1996b:12).

4) Otro motivo de fuerte contraste entre cultura posmoderna y mensaje cristiano es el
individualismo hedonista y narcisista, que ve al cristianismo -a veces no sin motivos- como un
enemigo secular del goce corporal y sensible. Un narcisismo que imposibilita entender todo
comportamiento altruista, y que lleva a Baudrillard al extremo de dudar de la intencién del
sacrificio de Cristo, sospechando que Dios buscaba algun fin perverso e interesado, como
cargar en nuestra cuenta una deuda que nunca seriamos capaces de cancelar
(BAUDRILLARD, 2000: 15). Si el cristianismo me impide ser feliz y disfrutar, ;por qué seguir
siendo cristiano?

5) Otra consecuencia del individualismo es la crisis general de pertenencia a las instituciones,
también —quiza especialmente- las de tipo religioso, como la Iglesia: “Tal radicalizacion del
individualismo supone una radical puesta en cuestién de la institucion religiosa y de la
pertenencia institucional de sus miembros” (MARTIN VELASCO, 1996b: 92), con un reflejo
clarisimo en la dificultad cada vez mayor de transmitir la fe cristiana a las nuevas generaciones
de jovenes que van creciendo y educandose en un ambiente netamente posmoderno. Y es que
hoy “la identidad religiosa se centra en el individuo”®, y “apela mas a la experiencia y al
testimonio que a la institucién y a la autoridad” (MARDONES 1996: 128). Este aspecto es
fundamental en la crisis de “desregulacién de creencias y practicas religiosas” (MARTIN
VELASCO, 2002: 48) y “privatizacion de la fe” (MARDONES, 1995: 243) del cristianismo
occidental.

6) El talante posmoderno, que fomenta un tiempo de pocas utopias, no favorece en nada el
compromiso cristiano liberador en favor de los pobres, tan central en el evangelio.

2.2.2. Crisis de la accidn pastoral y de la transmision de la fe cristiana.

Desde hace afios, es innegable que existe “una crisis de fe que padecen la mayor parte de los
paises occidentales de tradicion cristiana, que parece poner en cuestion el futuro mismo del

cristianismo en ellos y que constituye una de las causas mas importantes del malestar religioso



que caracteriza a los sujetos y a las comunidades cristianas de estos paises” (MARTIN
VELASCO, 2002: 7). La cultura posmoderna ha acentuado un proceso que viene de largo.

Los obispos franceses han dirigido entre 1994 y 1996 unas cartas a los catélicos de Francia en
que se reconoce abiertamente la extension y gravedad de esta crisis: “En este final del siglo
XX, los catolicos de Francia son conscientes de que han de enfrentarse a una situacion critica,
cuyos sintomas son numerosos, percibidos a veces con inquietud. Estan en juego el lugar y el
mismo porvenir de la fe en nuestra sociedad” (OBISPOS FRANCESES, 1997: 26). El dato que
se repite en diversas encuestas del continuo paso o deslizamiento de los catdlicos no
practicantes al numero de los indiferentes demuestra que este diagnéstico no es exagerado. Se
trata, segun Martin Velasco, de un cambio global de la religién, una “metamorfosis de lo
sagrado” que sélo es comparable en su radicalidad a la que tuvo lugar en el momento histérico
conocido, desde Jaspers, como tiempo eje (MARTIN VELASCO, 1998: 9-12). Los obispos
franceses reconocen que el cambio cultural es el motivo principal de la crisis: “La crisis por la
que atraviesa hoy dia la Iglesia se debe en buena medida a la repercusion, en la Iglesia misma
y en la vida de sus miembros, de un conjunto de cambios sociales y culturales rapidos,
profundos y que tienen una dimensiéon mundial. Estamos cambiando de mundo y de sociedad”
(OBISPOS FRANCESES, 1997: 26).

La crisis de transmision de la fe (falta de relevo generacional en la Iglesia, quiebra en los
procesos de regeneracion de las comunidades y parroquias, descenso alarmante de la practica
religiosa en los jovenes...) es grave, y es un proceso que hay que enmarcar en una situacion
mas amplia de crisis de transmision generalizada, que la sociéloga francesa D. Hervieu-Léger
describe como pérdida general de memoria y deconstruccion de los sistemas globales de
sentido en la sociedad actual (MARTIN VELASCO, 2002: 42-43). En esta interrupcion de la
socializacién religiosa tiene mucho que ver la crisis profunda de la familia actual en cuanto
transmisora de tradiciones. Ya apenas existen aquellas madres que eran las iniciadoras en la
fe de sus hijos. En Europa se da lo que algunos llaman “una pérdida de monopolio de lo
religioso por parte de la instituciéon eclesial o la religion institucionalizada. Esto se comprueba
en diversas encuestas de estos ultimos afios, que no citamos. En especial es alarmante el
distanciamiento entre jovenes e Iglesia, que pone en peligro el relevo generacional y la misma
supervivencia del catolicismo en Europa: “No llega al 3% el porcentaje de jovenes espafioles
que sefialen a la Iglesia a la hora de expresar donde se dicen cosas importantes para
orientarse en la vida” (JAVIER ELZO. “Los jévenes espafoles y la Iglesia: una relacion
asimétrica”. Sal Terrae 90, 291).

Con todo, en nuestra cultura, como reconoce Mardones “la religiosidad no desaparece, sino
que estamos asistiendo a una desinstitucionalizacién de la religibn. Avanzamos hacia una
religion donde el protagonista es el individuo y no la institucion” (MARDONES, 1996: 21). Esta
desinstitucionalizacion religiosa dificulta la continuidad de las comunidades eclesiales. Este
fenédmeno ha recibido mdultiples nombres y valoraciones: la sociéloga francesa D. Hervieu-
Léger utiliza también las expresiones “fluidificacion” religiosa (las fronteras entre unas y otras

confesiones se hacen tenues, no estrictas, con intercambios), “desregulacion institucional del



creer”, “reconfiguracion de la religion” y “metaforizacion de la religién”. Otra sociéloga francesa,
F. Champion, menos optimista, prefiere hablar de “descomposicién de lo religioso” y de
“nebulosa mistico-esotérica” para referirse a este fenébmeno (MARDONES, 2000: 59). La
socidloga inglesa Grace Davies prefiere hablar de Believing without belonging (creer sin
pertenecer) (MARTIN VELASCO, 1998: 16). M. De Certeau llega a hablar de “estallido del
cristianismo” para referirse a esta desafeccién institucional. Otro nombre de lo mismo es la
llamada “hermeneutizacion” (MARDONES, 2000: 58) de la fe: el depésito de fe no se recibe
entero, sino que se interpreta y reelabora por parte de cada creyente.

Esta crisis lleva a algunos a preguntarse: ;seremos los Uultimos cristianos europeos?
Seguramente Tillard tiene razon al responder asi: “Lo que desaparece no es el cristianismo,
sino una forma de ser cristiano” (MARTIN VELASCO, 1998: 36). La crisis no es del evangelio,
sino de un modo muy concreto de vivirlo que ahora resulta caduco e insignificante, segun
Martin Velasco: “Una crisis tan profunda requiere una respuesta radical, y esa respuesta pasa
por una verdadera recomposicién de la estructura que la crisis ha hecho desmoronarse”
(MARTIN VELASCO, 1996c: 102).

2.2.3. Respuestas inapropiadas a la crisis.

Segun el socibélogo de la religion Peter Berger en situaciones de pluralismo como la actual se
da contaminacién cognoscitiva: “La cosmovision que hasta ahora se habia dado por sentada se
abre —al principio muy levemente- al resquicio de la duda” (BERGER, 1994: 56). El
nerviosismo, la angustia e inseguridad que esto provoca —inevitables, porque hoy aunque no
queramos estamos obligados a elegir entre varias cosmovisiones y religiones alternativas-
estan muy bien descritas en esta frase: “Se necesita una cuchara muy larga si hay que comer
al lado del demonio de la duda; si no se dispone de ella, uno puede acabar convirtiéndose en el
postre” (BERGER, 1994: 59).

Pues bien, segun Berger, se dan tres tipos de reacciones: atrincheramiento cognoscitivo (con
dos variedades: defensivo y ofensivo), rendicion cognoscitiva y negociacion cognoscitiva. Las
dos primeras son mas faciles porque son mas simples: cerrarse a todo didlogo cultural y
hacerse fuerte en las propias convicciones (fundamentalismos, integrismos o
neotradicionalismos) y su extremo contrario, eliminar la tensiéon rindiéndose a las nuevas
modas culturales y renunciando a la propia identidad. Ambas reacciones son inapropiadas y
muy peligrosas, y penden como una espada de Damocles sobre todas las religiones hoy dia:
“Queda asi el cristianismo occidental desgarrado por dos tendencias polares y opuestas: las
tendencias difusas y desreguladoras, y las tendencias fundamentalistas o integristas”
(MARDONES, 1994: 168). Estas tendencias religiosas son, pues, la principal consecuencia de
la posmodernidad sobre la vivencia de la fe. Examinémoslas.

2.2.3.1. Atrincheramiento cognoscitivo: la “solucion” fundamentalista.

El fundamentalismo surgi6 en el protestantismo americano del siglo XIX como reaccion contra

el protestantismo liberal. Es la tipica manifestacion de atrincheramiento cognoscitivo: “el
espiritu humano aborrece la incertidumbre” (BERGER, 1994: 30). Martin Velasco, en un

estudio sintético del fundamentalismo, lo describe asi: “El fendbmeno fundamentalista es un



movimiento de reaccion a una situacion que pone en peligro el mantenimiento de la propia
identidad religiosa y la perduracion de su vigencia e influencia social”, y se caracteriza por su
“miedo a la disolucion de la propia identidad; la resistencia a aceptar la duda; el rechazo frontal
de todo pluralismo, identificado inmediatamente como relativismo; la negacion del dialogo en el
que se descubre una especie de peligroso plano inclinado hacia el sincretismo religioso”
(MARTIN VELASCO, 19962: 280). Las respuestas fundamentalistas proliferan en todas las
religiones —no solo en el evangelismo norteamericano y en el islamismo-, y son equivocadas

por varias razones:

1) En primer lugar, hay que sospechar que una eleccién condicionada por el miedo a la libertad
y a la inseguridad sea acertada. Segun Berger, hay que dudar de la sinceridad de la adhesion
de una persona occidental medianamente formada a un grupo que ofrezca certidumbres
fanaticas y simples (BERGER, 1994: 30). Valadier cree que el problema es mas psiquiatrico
que filoséfico o teoldgico: “Esos deseos son sobre todo signo de una inmadurez psicologica y
espiritual” (VALADIER, 2001: 183).

2) Ademas de los reparos psicologicos, hay otras razones, que podriamos Illamar
epistemoldgicas, que desaconsejan retroceder a modelos pasados. La vuelta al dogmatismo
acritico premoderno, tras varios siglos de trabajo hermenéutico (pensemos en la critica biblica,
por ejemplo) es inviable, como si fuera posible desandar ciertos caminos definitivamente
recorridos en la modernidad u olvidarse de pronto del pensamiento moderno (MARDONES,
1998: 35). Berger dice con razon que el hombre occidental no puede volverse tradicionalista de
repente, porque ni seria honrado ni eficaz, ya que fingir certezas no lleva a ninguna parte (no
por las certezas en si, sino por el fingirlas) (BERGER, 1994: 171-172).

3) Ademas no es socialmente deseable una actitud tradicionalista que llevaria a las iglesias al
aislamiento en una especie de gueto, a la incomunicacién con la cultura moderna y a la
insignificancia para la mayoria de los ciudadanos, desobedeciendo el encargo de Jesus de ser
sal y luz (KEHL, 1997: 114-115). En el documento que hemos citado de los obispos franceses
se dice: “Rechazamos toda nostalgia de épocas pasadas en las que el principio de autoridad
parecia imponerse de modo indiscutible. No sofiamos con un imposible regreso a lo que se
denomina la cristiandad... Nuestra Iglesia no es una secta. No formamos un “guetto”.
Rechazamos toda tentacion de repliegue eclesial” (OBISPOS FRANCESES, 1997: 26; 29).

4) Por fin, hay razones estrictamente teolégicas que muestran lo equivocado de esta respuesta.
Pannenberg, Moltmann y otros tedlogos opinan que el fundamentalismo o neotradicionalismo
es victima de su propia escatologia defectuosa, que se queda s6lo con el ya y prescinde del
todavia no.

2.2.3.2. Rendicidn cognoscitiva: la acomodacion acritica.

La otra postura facil en una situacién de crisis es dejarse llevar sin mas por las ideas de moda.
La posmodernidad, con su relativismo y escepticismo hacia los grandes relatos, es un modelo

cultural que se presta especialmente a las rebajas y acomodaciones.



Asi, abunda hoy una vivencia cristiana de baja densidad que se ha dado en llamar cristianismo
light o a la carta, que es ese “catolicismo difuso, con poca practica, poca implicacién, escasa
formacién” (MARDONES, 2000: 77) y, “en general, una vida religiosa blanda y poco esforzada”
(MARDONES, 1988b: 131), que vive hoy dia una mayoria de bautizados en los paises
occidentales. Segun Mardones, existe cierto cristianismo posmoderno que tiene valores
(tolerancia, menor dogmatismo, redescubrimiento del gusto por ciertos tipos de oracion,
valoracion de la pequefia comunidad...), pero que corre el riesgo de la disolucién de aspectos
imprescindibles del evangelio (MARDONES, 1988b: 129-130).

Por otro lado, la cultura posmoderna es un buen caldo de cultivo para todo ese grupo variopinto
de creencias que se suele denominar “Nuevos Movimientos Religiosos” o0 “nebulosa mistico-
esotérica” (F. Champion). Estos grupos buscan calmar el ansia de calor y espiritualidad interior,
y suelen desentenderse del compromiso socio-politico. Son innumerables y no nos vamos a
detener ahora en ellos: testigos de Jehova, Iglesia Moon, Hare Krishna, babaismo,
neobudismos, neognosticismos, satanismos, grupos esotéricos (MARDONES, 1994: 113-
154)... La “religiosidad sincretista esotérico-holista” (MARDONES, 1994: 121), conocida como
Nueva Era (New Age), con sus rasgos caracteristicos (sincretismo de religiones, influencia de
la psicologia transpersonal y la astrologia, esoterismo, apariencia cientifica, espiritualidad
narcisista e individualista, ecumenismo envolvente, busqueda de la armonia interior...), es
quiza el caso mas paradigmético7. Aparte del crédito que nos merezcan estas corrientes,
habria que preguntarse si la rigidez y frialdad de las iglesias oficiales no contribuye a que las
personas, ansiosas de calmar sus necesidades espirituales, acepten estas pintorescas ofertas,
que ocupan la tierra de nadie que existe entre la racionalidad técnica y las religiones
tradicionales (MARTIN VELASCO, 1993, 77-79; MARDONES, 1998: 168).

En definitiva, los caminos de la rendiciéon cognoscitiva tampoco parecen respuesta apropiada a
la crisis del cristianismo occidental, ya sea en su version de cristianismo comodo y superficial o
en la de nebulosa de “nuevos movimientos religiosos”.

2.2.3.3. Negociacién cognoscitiva: la respuesta viable.

Peter Berger muestra con ironia la inconsistencia y superficialidad de las dos posturas
anteriores (atrincheramiento y rendicién): “Hoy en dia los relativistas y los fanaticos no se
limitan a vivir unos al lado de otros, se convierten unos en otros con una regularidad
susceptible de prediccion” (BERGER, 1994: 64). Mas trabajosa, pero mas honrada, es la
basqueda de una via intermedia, que intente reconciliar una busqueda religiosa con una
aceptacion honrada del contexto social contemporaneo, y para ello hay que “poseer
convicciones que no se disuelvan en un relativismo manifiesto y que no se encastillen en los
falsos absolutos del fanatismo” (BERGER, 1994: 64). Mardones lo expresa asi: “Ni el

tradicionalismo ni el cristianismo laxo y ecléctico nos parecen respuestas adecuadas al desafio

" La bibliografia es inabarcable. Cf., por ejemplo, JOSEF SUDBRACK, La nueva religiosidad. Un desafio
para los cristianos, Madrid, Paulinas, 1988; JUANCARLOS GIL — JOSE ANGEL NISTAL, “New Age”. Una
religiosidad desconcertante, Barcelona, Herder, 1994 (con amplia bibliografia); XAVIER MELLONI, La
New Age, ¢mistica o mistificacion?, en Sal Terrae 89 (abril 2001), pp. 281-295; y una obra de una autora
del propio movimiento “New Age”: MARYLIN FERGUSON, La conspiracién de Acuario. Transformaciones
personales y sociales en este fin de siglo, Barcelona, Kairds, 1990.



religioso del momento. Hay que aceptar los retos y tratar de asumirlos de una manera positiva
y creativa” (MARDONES, 1996: 8). Para construir esa via intermedia entre atrincheramiento y
rendicion es imprescindible el didlogo entre fe y cultura, que debe ser sincero y humilde, en el
que quiza la Iglesia, segun el tedlogo Gonzalez Faus, deberia partir menos de las grandes
mayusculas de sus “Divinas Palabras” y mas de las sencillas minusculas de reconocerse
humana y formada por seres humanos.

El camino de la negociacién cognoscitiva entre cristianismo y cultura actual es la Unica
respuesta apropiada a la crisis descrita. Los atajos simplistas solo llevarian al desastre. Para
decir esto mismo los obispos franceses utilizan esta bella metafora: “Cuanto mas esté
comprometida nuestra Iglesia en una labor de recomposicion interna y de reforma estructural,
mas debera dirigir su mirada aguas arriba y aguas abajo. Aguas arriba: es decir, hacia la
Revelacién que Dios hace de si en Jesucristo, con el llamamiento a acoger dicha revelacion
para vivir en ella y de ella. Aguas abajo: es decir, hacia esta sociedad actual, donde —en una
situacién de crisis- aparecen expectativas realmente nuevas que exigen una evangelizacién
emprendida de forma totalmente nueva” (OBISPOS FRANCESES, 1997: 43). Pues bien,
miremos ahora aguas abajo para ver si, junto con las dificultades que ya hemos examinado, la
cultura posmoderna ofrece posibilidades ante la evangelizacion.

2.2.4. Posibilidades de apertura a la trascendencia en la cultura posmoderna

Podriamos pensar que la cultura posmoderna soélo tiene dificultades insalvables para un
cristiano. Sin embargo, hay un reverso de la moneda, y esta cultura ofrece también
posibilidades nuevas. Podemos citar las siguientes:

1) Posibilidad de volver a privilegiar y primar la experiencia religiosa directa, ya que ahora se
valora mas lo experimentado y sentido personalmente (oracion mas cuidada y emotiva,
conversién personal y vivencial, etc.).

2) Desbloqueo de los prejuicios positivistas de la modernidad hacia la dimension simbdlica y
religiosa: “Para la sensibilidad religiosa el proyecto postmoderno puede representar una cierta
ayuda como critica del imperialismo de la razén funcional. Ofrece, al descubrir la profundidad
de la realidad, una apertura a las dimensiones simbodlicas y hasta una iniciacion a la
contemplacién del misterio de la realidad” (MARDONES, 1995: 84).

3) La critica posmoderna a los discursos cerrados y demasiado dogmaticos puede ser una
oportunidad para formular una teologia cristiana mucho mas humilde, no tan dogmatica en su
hablar sobre Dios y sobre el hombre, que “no maltrate el Misterio” (Gonzalez Carvajal). De
hecho, hay indicios de una apertura de autores posmodernos a la “presencia elusiva de lo
sagrado” (Gabriel Amengual).

4) El hedonismo posmoderno tiene una parte de razén que el cristianismo debe reconsiderar:
volver a valorar la dimension corporal, estética y festiva del ser humano, despreciada a partir
de la infiltracién de ideas dualistas en la antropologia cristiana (MARTIN VELASCO, 1996b: 94-
95).



5) En la década de los 90 se ha dado un giro muy interesante. Como constata Mardones, hay
“‘una vuelta del interés por la religibn en algunos representantes del llamado pensamiento
posmoderno” (MARDONES, 1999: 15). Un momento significativo fue un encuentro en que se
hablé sobre la actualidad de la religion, celebrado del 28 de febrero al 1 de marzo de 1994 en
la italiana isla de Capri (con conferencias recogidas en libro editado por Vattimo, Derrida y
Trias, titulado La Religién). Gianni Vattimo hace esta declaracion de intenciones en un libro que
ha publicado en 1996, en un tono de confesion personal, con el significativo titulo Creer que se
cree: “Advierto un renacer del interés religioso en el clima cultural en el que me muevo”
(VATTIMO, 1996: 10). ¢ Por qué vuelve él a la religion cristiana? Su respuesta es interesante:
“El hecho es que, en un cierto punto, me he encontrado pensando que la lectura débil de
Heidegger y la idea de que la historia del ser tenga como hilo conductor el debilitamiento de las
estructuras fuertes no son sino la transcripcion de la doctrina cristiana de la encarnacion del
Hijo de Dios” (VATTIMO, 1996: 34-35). Dios es sobre todo amor originario y el precepto de la
caridad, que incluye la no-violencia, “es el Unico contenido decisivo del mensaje evangélico”
(VATTIMO, 1996: 96). Poco antes de morir, el propio Lyotard reflexionaba sobre las
Confesiones de San Agustin y su itinerario hacia Dios, en libro publicado péstumamente.

2.2.5. Propuestas de respuesta cristiana a los retos de la posmodernidad.

A partir de los retos y posibilidades anteriores, parece claro que urge el didlogo entre fe cristiana y
cultura posmoderna. Intentaremos apuntar por dénde deberian ir los caminos de respuesta
cristiana:

1) Hay una respuesta que la Iglesia viene ofreciendo desde hace ya unos afios: “A un nuevo
paganismo hay que responder con una nueva evangelizacion” (discurso del Papa Juan Pablo Il a
los obispos del Lazio el 12 de abril de 1986). Esta respuesta es la mas profunda y correcta,
siempre que “nueva evangelizacion” no se entienda en un sentido tradicionalista que es una forma
socorrida, pero equivocada, de responder a la fragmentariedad posmoderna. En este momento en
que los discursos quedan en “‘juegos de lenguaje”, la mejor evangelizacién es el testimonio (como
ya se decia, por ejemplo, en Evangelii Nuntiandi 21: La Buena Nueva debe ser proclamada, en
primer lugar, mediante el testimonio).

2) En la linea de las aportaciones de Vattimo, la propuesta de repensar el Misterio por el camino
del apofatismo (teologia negativa), mas respetuoso con Dios que la objetivaciéon dogmatica
contundente, es sin duda una via que el cristianismo futuro debe recorrer, para favorecer una
experiencia directa de Dios, venciendo, eso si, desviaciones intimistas o neognésticas (MARTIN
VELASCO, 1996b: 79-90; MARDONES, 1999: 135ss).

3) En un tiempo de busqueda de seguridad y calor emocional, la formacion y oferta de
comunidades cristianas fraternas, vivas y “de contraste” (Lohfink) parece imprescindible para que
el cristianismo sea experiencialmente rico.

4) La recuperacion de la narrativa y del valor de lo simbdlico como tema posmoderno deberia ser
también un acicate para un cristianismo que narre de modo fresco y vivo el evangelio (VALADIER,
2001: 116-139).



5) Algunos autores posmodernos muestran una preocupacion por el marginado, aunque con
mucha ambigliedad, dada la falta de compromisos sociales utopicos. Una dimension
imprescindible para el cristianismo hoy dia es el compromiso serio por la justicia y en favor de los
pobres y marginados, més alla de la simple solidaridad emotiva y romantica (MARTIN VELASCO,
1996b: 80-81).

6) Ante el bandazo irracional con que a veces se presenta el retorno de lo sagrado, Mardones
propone cuidar y favorecer la reflexion sobre las experiencias de sentido, porque “una religion que
abandona la preocupacién racional es una religion peligrosa. Contra la razén no se puede
auténticamente creer” (MARDONES, 1999: 199).

Por aqui deben ir las pistas para afrontar el didlogo entre cultura posmoderna y cristianismo.
Mardones describe cinco rasgos basicos que ha de cuidar un cristianismo con futuro: que tenga
una profunda y rica experiencia de Dios; que tenga una presencia solidaria en la realidad actual;
que se realice en comunidades fraternas; que potencie una fe formada y critica; que favorezca la
celebracion festiva de la fe (MARDONES, 2000; 212-215). Necesitamos, segun este autor, una fe
que afecte a la vez a la cabeza (dimensién intelectual), al corazén (dimension afectiva y
experiencial) y a las manos (dimensién practica y socio-politica) (MARDONES, 1998: 247-248).
Podemos concluir que, si “la historia nos ensefia que el cristianismo ha crecido y se ha
desarrollado y extendido en épocas notablemente mas dificiles que la nuestra” (MARTIN
VELASCO, 2002: 22), también hoy podemos encontrar caminos de futuro para la vivencia
evangélica.

BIBLIOGRAFIA

- ANDERSON, P. (2000). Los origenes de la posmodernidad. Barcelona: Anagrama.

- BAUDRILLARD, J. (1978). Cultura y simulacro. Barcelona: Kairos.

- BAUDRILLARD, J. (1984). Las estrategias fatales. Barcelona: Anagrama.

- BAUDRILLARD, J. (1998). El paroxista indiferente. Barcelona: Anagrama.

- BAUDRILLARD, J. (2000). El intercambio imposible. Madrid: Catedra.

- BERGER, P.L. (1994). Una gloria lejana. La busqueda de la fe en época de credulidad.
Barcelona: Herder.

- BERNSTEIN, R. (Ed.) (1988). Habermas y la modernidad. Madrid: Catedra.

- CASTINEIRA, A. (1992). La experiencia de Dios en la postmodernidad. Madrid: PPC.

- J. DERRIDA, G.VATTIMO, E. TRIAS (eds) (1996). La religién. Madrid: PPC.

- FOSTER, H. (Ed.) (1985). La posmodernidad. Barcelona: Kairés.

- GEORGE, S. (2001). El informe Lugano. Cémo preservar el capitalismo en el siglo XXI.
Barcelona: Icaria - Intermon Oxfam.

- GIL J.C. — NISTAL, J.A. (1994). “New Age”. Una religiosidad desconcertante. Barcelona:
Herder.

- HABERMAS, J. (1986). Ensayos politicos. Barcelona: Peninsula.

- JAMESON, F. (1981). El postmodernismo o la logica cultural del capitalismo avanzado.
Barcelona: Paidos.

- KEHL, M. (1997). ;Addnde va la Iglesia? Santander: Sal Terrae.



-LYOTARD, J.F. (1987a). La condicion postmoderna: informe sobre el saber. Madrid: Catedra.
-LYOTARD, J.F. (1987b). La postmodernidad explicada a los nifios. Barcelona: Gedisa.
-LYOTARD, J.F. (1998). Moralidades posmodernas. Madrid: Tecnos.

-LYOTARD, J.F. (2002). La Confesién de Agustin. Madrid-Buenos Aires: Losada.

- MARDONES, J.M. (1988a). El desafio de la postmodernidad al cristianismo. Santander: Sal
Terrae, Cuadernos Fy S.

- MARDONES, J.M. (1988b). Postmodernidad y cristianismo. El desafio del fragmento.
Santander: Sal Terrae.

- MARDONES, J.M. (1994). Para comprender las nuevas formas de la religion. Estella: Verbo
Divino.

- MARDONES, J.M. (1995). Analisis de la sociedad y fe cristiana, Madrid: PPC.

- MARDONES, J.M. (1999). Sintomas de un retorno. La religion en el pensamiento actual.
Santander: Sal Terrae.

- MARDONES, J.M. (1996). ;Addnde va la religion? Santander: Sal Terrae.

- MARDONES, J.M. (1998). Neoliberalismo y religion. Estella: Verbo Divino.

- MARDONES, J.M. (2000). En el umbral del mafiana. El cristianismo del futuro. Madrid: PPC.

- MARINA, J.A. (2000). Cronicas de la ultramodernidad. Barcelona: Anagrama.

- MARTIN VELASCO, J. (1993). El malestar religioso de nuestra cultura. Madrid: Paulinas.

- MARTIN VELASCO, J. (1996a). “El fundamentalismo religioso desde la fenomenologia de la
religion”, en Cristianismo y liberacion del hombre. Homenaje a Casiano Floristan. Madrid:
Trotta.

- MARTIN VELASCO, J. (1996b). Ser cristiano en una cultura posmoderna. Santander: Sal Terrae.
- MARTIN VELASCO, J. (1996¢). “Crisis de las religiones y crisis del cristianismo”, en INSTITUTO
SUPERIOR DE PASTORAL. Mundo en crisis, fe en crisis. Estella: Verbo Divino.

- MARTIN VELASCO, J. (1998). Metamorfosis de lo sagrado y futuro del cristianismo.
Santander: Sal Terrae, Cuadernos Aqui y Ahora, n°® 37.

- MARTIN VELASCO, J. (2002). La transmisién de la fe en la sociedad contemporanea.
Santander: Sal Terrae.

- OBISPOS FRANCESES (1997). Proponer la fe en la sociedad actual. Carta de la Conferencia
Episcopal Francesa a los catélicos de su pais. Ecclesia 2.835-2.836 (5 y 12 de abril 1997).

- RORTY, R. (1989). La filosofia y el espejo de la naturaleza. Madrid: Catedra.

- RORTY, R. (1996). Contingencia, ironia y sensibilidad. Barcelona: Paidos.

- RORTY. R. (1998). Pragmatismo y politica. Barcelona: Paidds.

- SUDBRACK, J. (1988). La nueva religiosidad. Un desafio para los cristianos. Madrid:
Paulinas.

- TORNQOS, A. (2001). Inculturacién. Teologia y método. Madrid: Universidad Pontificia de
Comillas-DDB.

- VALADIER, P. (2001). Un cristianismo de futuro. Por una nueva alianza entre razén y fe,
Madrid: PPC.



- VATTIMO, G. (1986). Las aventuras de la diferencia. Pensar después de Nietzsche y Heidegger.
Barcelona: Peninsula.

- VATTIMO, G. (ed.) (1990). En torno a la posmodernidad. Barcelona: Anthropos.

-VATTIMO, G. — ROVATTI, P. A. (eds) (1990). El pensamiento débil. Madrid: Catedra.

- VATTIMO, G. (1991). Etica de la interpretacién. Barcelona: Paidos.

- VATTIMO, G. (1994). El fin de la modernidad. Nihilismo y hermenéutica en la cultura
posmoderna. Barcelona: Gedisa.

- VATTIMO, G. (1995). Mas alla de la interpretacion. Barcelona: Paidés.

-VATTIMO, G. (1996). Creer que se cree. Barcelona: Paidoés.



