Pensar la libertad y la felicidad con Mill a la
altura del siglo XXT'

Thinking about freedom and happiness with
Mill in the 21st century

Gerardo Lopez Sastre?
Universidad de Castilla-La Mancha
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-9830-0727

Recibido: 07/06/2025
Aceptado: 02/09/2025

Resumen

Este articulo argumenta cémo la libertad es para Mill no sélo un instrumento
para el progreso social y cultural, sino también una condicién necesaria para
lograr la felicidad humana y uno de sus componentes. Lo que a su vez nos lleva a
estudiar su concepto de felicidad (como algo distinto de la mera satisfaccion) en
intima relacion con la conquista de la igualdad en derechos de las mujeres, pues
solo en esa situacion pueden desarrollarse plenamente los sentimientos morales.

Palabras-clave: John Stuart Mill, individualismo, libertad, identidad,
felicidad, feminismo.

Abstract

This article argues that, for Mill, liberty is not merely a means to social
and cultural progress, but also a necessary condition for human happiness and
one of its components. This premise, in turn, leads us to an examination of his
concept of happiness (as something distinct from mere satisfaction) in close
relation to the attainment of equal rights for women, since it is only in this
situation that moral sentiments can fully develop themselves.

Keywords: John Stuart Mill, individualism, liberty, identity, happiness,
feminism.

"'Este articulo se enmarca en mi participacion en el proyecto de investigacion INconRES,
referencia: PID2020-117219GB-100.

2 (Gerardo.Lopez@uclm.es). Informacién detallada sobre sus publicaciones puede encontrarse en
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=70742.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aiio 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 203-223. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.10



204 Gerardo Lopez Sastre

El problema que pretendemos abordar puede comprenderse muy bien
si comenzamos mencionando un conocido pasaje de la Introduccion de EI/
segundo sexo de Simone de Beauvoir:

Si examinamos algunas de las obras consagradas a la mujer, veremos que uno
de los puntos de vista mas habituales es el del bien publico, el interés general.
En realidad, cada cual entiende con ello el interés de la sociedad tal y como
desea mantenerla o establecerla. Desde aqui consideramos que no hay mas bien
publico que el que garantiza el bien privado de los ciudadanos; juzgamos las
instituciones desde el punto de vista de las oportunidades concretas que procuran
a los individuos. Tampoco hay que confundir la idea de interés privado con la de
felicidad: se trata de otro punto de vista que se da con frecuencia: ;las mujeres
de un harén no son mas felices que una electora? (El ama de casa no es mas
dichosa que una obrera? No sabemos demasiado lo que significa la palabra
felicidad, y mucho menos cudles son los valores auténticos que encubre; no hay
ninguna posibilidad de medir la felicidad ajena y siempre es facil declarar feliz
una situacion que se quiere imponer: en particular, cuando se condena a alguien a
estancarse, se le declara feliz con el pretexto de que la felicidad es la inmovilidad.
Por lo tanto, no nos vamos a referir a esta nocion. La perspectiva que adoptamos es
la de la moral existencialista. Todo sujeto se afirma concretamente a través de los
proyectos como una trascendencia, s6lo hace culminar su libertad cuando la supera
constantemente hacia otras libertades; no hay mas justificacion de la existencia
presente que su expansion hacia un futuro indefinidamente abierto. Cada vez que
la trascendencia vuelve a caer en la inmanencia, se da una degradacion de la
existencia en un «en si», de la libertad en facticidad; esta caida es una falta
moral si el sujeto la consiente; si se le inflige, se transforma en una frustracion
y una opresion; en ambos casos, se trata de un mal absoluto. Todo individuo que
se preocupe por justificar su existencia la vive como una necesidad indefinida
de trascenderse. Ahora bien, lo que define de forma singular la situacion de la
mujer es que, siendo como todo ser humano una libertad autonoma, se descubre
y se elige en un mundo en el que los hombres le imponen que se asuma como
la Alteridad; se pretende petrificarla como objeto, condenarla a la inmanencia®.

Lo que aqui se nos promete o adelanta parece muy diferente del camino
que John Stuart Mill recorrié. Es verdad que, en cuanto defensa de la libertad,
Mill hubiera coincidido plenamente con las palabras de Simone de Beauvoir.
La opresion de las mujeres es de forma evidente la privacion de su libertad,
la negacion de su autonomia, su fijacidbn como un objeto, la imposicion de
circunstancias que limitan o niegan su transcendencia. Y, desde luego, Mill
tampoco tendria ningin problema con la idea de juzgar las instituciones desde el
punto de vista de las oportunidades concretas que procuran a los individuos. Pero
creemos que Mill si leeria con sorpresa que en El segundo sexo, admitiendo la
imposibilidad de medir la felicidad de las demas personas, se va a renunciar

3 Simone de Beauvoir, El segundo sexo. Prologo a la edicion espafiola de Teresa Lopez Pardina.
Traduccion de Alicia Martorell. Madrid, Ediciones Catedra, 17 edicion, 2020, pp. 59-60.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 203-223. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.10



Pensar la libertad y la felicidad con Mill a la altura del siglo XXI 205

a utilizar esta nocion. Pensando en uno de los ejemplos de la cita, podriamos
preguntarnos, (por qué no va a poder argumentarse que la mujer en un harén
es mucho menos feliz que una mujer que vota?*. Es obvio que la clave de la
respuesta a esta pregunta esta en el concepto de felicidad, y a este respecto Mill
tiene mucho que decir. De momento, adelantemos su tesis en El sometimiento
de la mujer (una traduccion mas literal de este texto seria La sujecion de las
mujeres): aparte de los beneficios sociales que traeria la igualdad entre varones
y mujeres (por ejemplo, el aumento del conocimiento técnico y cientifico
gracias al acceso de la mujer a la educacion, con el consiguiente incremento
del dominio sobre una naturaleza hostil), esta “el aumento inmenso de felicidad
individual que obtendria la mitad liberada de la especie; la diferencia que
experimentaria la mujer entre una vida de sometimiento a la voluntad ajena
y una vida de logica libertad™. Lo que no es sino el corolario de una tesis
general: “Después de las necesidades basicas de alimento y vestido, la libertad
es la necesidad primera y mas fuerte de la naturaleza humana™®. De hecho,
una parte muy importante de su proyecto filosdfico va a consistir en establecer
algln tipo de union entre las ideas de libertad y felicidad. Para esto va a tener
que precisar el alcance de los dos conceptos, y en el caso de la felicidad,
distinguirla de la mera sensacion subjetiva de satisfaccion, y relacionarla con el
desarrollo de las capacidades que poseemos. Era un programa ambicioso y que
presentaba dificultades que intent6 superar de manera, creemos, satisfactoria.
Como intento interpretativo implica leer conjuntamente Sobre la libertad y El

4 Incidentalmente, un tema importante en el cuento oriental de Samuel Johnson, La historia de
Rasselas, principe de Abisinia, es la comparacion entre las mujeres de un harén y la perspectiva de
Pekuah, una mujer autébnoma y con una curiosidad intelectual muy grande. Pekuah —que ha sido
secuestrada y asi llega a conocer a las mujeres de un harén— observa que los entretenimientos de estas
“eran solo juegos infantiles en los que un espiritu acostumbrado a actividades mas firmes no podia
ocuparse”. La falta de educacion habia reducido a esas mujeres a una cierta animalidad: “Corrian de
aposento en aposento igual que pajaro que salta de alambre en alambre en una jaula. Bailaban por el
hecho de moverse, igual que los corderos brincan en un prado. A veces una fingia haberse hecho dafio
para que las otras se asustaran, o se escondia para que otra la buscara. Una parte del tiempo la pasaban
mirando como avanzaban los objetos ligeros que flotaban sobre el rio, y otra contemplando las diversas
formas que adoptaban las nubes en el cielo. Su tnica ocupacion era la aguja ...Y ademas no habia
muchas satisfacciones que esperar de su conversacion; pues, ;de qué podia esperarse que hablaran?
No habian visto nada, pues habian vivido en aquel reducido lugar desde la temprana juventud; de lo
que no habian visto no podian saber nada, pues no sabian leer. No tenian mas ideas que las de las pocas
cosas que se ofrecian a su vista, y apenas si tenian nombre para otra cosa que sus ropas y comidas”.
Samuel Johnson, La historia de Rasselas, principe de Abisinia. Introduccion, traduccion y notas de
Pollux Hernuiiez. Madrid: Alianza Editorial, 1991, pp. 149-150. No parece haber duda de que no
deberiamos considerar felices a las mujeres asi recluidas en el harén, independientemente del grado de
satisfaccion que a falta de conocer otra cosa puedan experimentar con su situacion, pues es evidente
que se las ha impedido desarrollarse como seres humanos plenos. Veremos que esta distincion entre
satisfaccion y felicidad es importantisima en la filosofia de Mill.

> John Stuart Mill y Harriet Taylor Mill, Ensayos sobre la igualdad sexual. Traduccién de Pere
Casanellas. Prologo de Victoria Camps. Introduccion de Alice B. Rossi. Madrid, Antonio Machado Libros,
2000, p. 254. De ahora en adelante citaremos El sometimiento de la mujer por esta edicion, poniendo a
continuacion la pagina correspondiente.

¢ El sometimiento de la mujer, pp. 254-255.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 203-223. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.10



206 Gerardo Lopez Sastre

utilitarismo, y ver El sometimiento de la mujer como una “filosofia aplicada”
de los resultados de esos dos ensayos.

1. Libertad

Es conveniente subrayar desde el principio que Mill afirmaba de su
ensayo Sobre la libertad que no habia una sentencia de este que no hubiera
sido repasada por €l y por Harriet, “y cuidadosamente despojada de cualquier
defecto, ya sea de pensamiento o de expresion, que detectaramos™. En suma,
tenemos que pensar que Mill sabia perfectamente lo que estaba defendiendo,
estemos de acuerdo o no con sus tesis. Dicho de otra manera, si hay dificultades
en el planteamiento de la obra, seguramente no tienen que ver con deficiencias o
descuidos en cuanto a la expresion, sino con la propia complejidad del tema y la
dificultad de conciliar perspectivas que se considera que son igualmente validas,
pero que apuntan en direcciones diferentes. Dentro de poco tendremos ocasion
de insistir en ello. Pero comencemos ya con la exposicion del planteamiento de
Mill. Para ello es muy importante detenerse en subrayar lo significativo que es
que el ensayo venga precedido de una cita del libro de Wilhelm von Humboldt,
De la esfera y los deberes del gobierno: “El gran principio dominante, en el que
convergen directamente todos los argumentos expuestos en estas paginas, es la
importancia esencial y absoluta del desarrollo humano en su diversidad mas
rica”®. Hay que quedarse con dos conceptos: “desarrollo humano” y “diversidad
mas rica”. Realmente, a la explicitacion de los dos esta dedicada toda la obra.
Vamos a encontrarnos con una concepcion dinamica de la existencia humana,
donde el desarrollo es importante, y con la conviccion de que ese desarrollo
produce diversidad. Es desde estos presupuestos que hay que determinar las
esferas que debe abarcar nuestra libertad personal, aclarando donde estan los

7 J. S. Mill, Autobiography. Edited with an Introduction by John M. Robson. Harmondsworth, Penguin,
1989, p. 188. Por lo demas, el tema de la libertad es también de una importancia excepcional en su
obra economica. Asi, escribe, por ejemplo, que “cuando se impide por miedo a la ley o por miedo
a la opinion que el espiritu humano ejercite todas sus facultades con libertad sobre los asuntos
mas importantes, adquiere una apatia y una imbecilidad que, cuando llegan a un cierto grado, lo
descalifican para lograr cualquier adelanto considerable aun en los asuntos mas corrientes de la vida,
y que, si aumentan mas, le hacen incluso perder sus anteriores logros. Ningtin ejemplo mas decisivo
que el de Espafa y Portugal, durante los dos siglos que siguieron a la Reforma. La decadencia de
esas naciones en grandeza nacional, e incluso en civilizacién material, mientras casi todas las demas
naciones de Europa progresaban sin interrupcion, se ha atribuido a varias causas, pero hay una que es
basica para todas ellas: la Santa Inquisicion y el esquema de esclavitud mental que simboliza”. John
Stuart Mill, Principios de economia politica con algunas de sus aplicaciones a la filosofia social.
Edicién e introduccion de Sir W. J. Ashley. Traduccion de Teodoro Ruiz. México, F.C.E., 2* ed, 1951,
Libro V, capitulo X, pp. 803-804.

8 Para la figura de Wilhelm von Humboldt y su contexto me permito recomendar el apasionante
libro de Andrea Wulf, Magnificos rebeldes. Los primeros romanticos y la invencion del yo. Traduccion de
Abraham Gragera. Barcelona, Taurus, 2022.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 203-223. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.10



Pensar la libertad y la felicidad con Mill a la altura del siglo XXI 207

limites de la actividad controladora del Estado y la sociedad, pues incluso la
mejor forma de gobierno, la democratica, presenta el problema de que puede
acabar siendo una tirania de la mayoria. Tirania que se encarnaria en sanciones
legales o en la coaccion de la opinidn publica. Y a este respecto cabe pensar
que las reflexiones de Mill no han perdido nada de actualidad. Pensemos, por
poner dos ejemplos, en lo que afirmaba Ortega y Gasset sobre el problema de
las sociedades del momento:

la gente, la sociedad, tiende cada vez mas a aplastar a los individuos, y el
dia que pase esto habra matado la gallina de los huevos de oro. En vez de
divinizar lo colectivo, lo mas importante seria que Europa, asi como ha creado
tan maravillosas técnicas para dominar a la naturaleza material, supiese tratar
parejamente a la naturaleza social y crease unos limites que permitiesen someter
las fuerzas elementales de lo colectivo a la voluntad del hombre responsable’.

Y, a un nivel mucho mas concreto y localizado, reparemos en lo que el
historiador Tony Judt manifestaba en una conversacion:

Estados Unidos es mas vulnerable a la explotacion del miedo con fines politicos
que cualquier otra democracia que yo haya conocido (con la posible excepcion
de Israel). Tocqueville se dio cuenta de esto, asi que no es que hayamos
descubierto nada original. (...) El miedo funciona de formas muy diferentes.
No es algo tan claro como el viejo temor a que el rey o el comisario de policia
vengan a detenerte. Es mas bien una renuencia a transgredir la comunidad en la
que uno vive: el temor que me han expresado judios liberales a que les tomen
por antisemitas o antiisraelies. El temor a que te tomen por antiamericano. El
temor a colisionar con la biempensante opinion académica sobre cualquier
cosa, desde la correccion politica a las opiniones radicales convencionales. El
temor a ser impopular en un pais en el que la popularidad es una virtud, algo
de lo que se toma conciencia ya en los primeros afios de secundaria. El temor a
estar en contra de la mayoria en un pais en el que el concepto de mayoria parece
profundamente entronizado en la idea de legitimidad'®.

Si, de acuerdo con lo que apuntan estas reflexiones, pensamos que en las
sociedades occidentales actuales no sélo hay limites legales a lo que podemos
decir o publicar, 0 a como podemos comportarnos, sino que también existe
un control social mucho mas difuso, que hard que muchas personas decidan
no manifestar opiniones o realizar acciones que otros consideran incorrectas,
pues las mismas tendrian el precio del rechazo o de la condena al aislamiento,

? Conferencia impartida en Valladolid, segun la version publicada en el diario £/ Sol el dia 22 de mayo
de 1934, en José Ortega y Gasset, EIl hombre y la gente, Madrid, Revista de Occidente en Alianza Editorial,
1994, pp. 286-287.

1% Tony Judt y Timothy Snyder, Pensar el siglo XX. Traduccion de Victoria Gordo del Rey. Barcelona,
Taurus, 2023, pp. 308-309.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 203-223. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.10



208 Gerardo Lopez Sastre

podremos apreciar la preocupacion de Mill por determinar donde debe
establecerse el limite al control legislativo o social sobre la independencia
individual. Diriamos que estamos ante un problema tanto juridico (;hasta
donde deben llegar las leyes?) como moral (;,qué debo respetar o tolerar en la
conducta de los demas? O expresandolo desde la perspectiva contraria, ;qué
areas de mi accion puedo exigir de forma razonable que respeten los demas?).
A este respecto, la declaracion de la Introduccion de Sobre la libertad, a cuyo
desarrollo va a dedicarse todo el resto de la obra, se ha hecho justamente famosa:

El tinico propdsito por el que el poder puede ejercerse legitimamente sobre
cualquier miembro de una comunidad civilizada, en contra de su voluntad,
es para prevenir el dafio a otros. Su propio bien, fisico o moral, no es una
justificacion suficiente. No se le puede obligar justificadamente a realizar
o0 no realizar algo porque eso fuera mejor para ¢l, porque le haria mas feliz,
porque, en opinidon de otras personas, actuar asi seria sabio o incluso justo.
Estas son buenas razones para expresar desaprobacion, o para razonar con ¢l, o
para persuadirlo, o para pedirle que cese en su conducta, pero no para forzarlo
o causarle algiin mal si actia de manera diferente. Para justificar esto seria
preciso pensar que la conducta de la que se trata de disuadirle producia un
perjuicio a algun otro. La unica parte de la conducta de cada uno por la que ¢l
es responsable ante la sociedad es la que se refiere a los demas. En la parte que
le concierne meramente a ¢l, su independencia es, de derecho, absoluta. Sobre
si mismo, sobre su propio cuerpo y espiritu, el individuo es soberano''.

Hay aqui un grado muy importante de radicalidad. La propuesta de que
la independencia, cumplida la condicién de que lo que hagamos no dafie
directamente a los demas, debe verse como “absoluta”, igual que para Humboldt,
en la cita que hemos visto que precedia el texto de Mill, la importancia del
desarrollo humano era “absoluta”. Y esto es interesante porque Mill es muy
consciente, como afirma en su Autobiografia, de que conceder plena libertad
a la naturaleza humana para que se expanda va a llevar a direcciones tan
innumerables como, sobre todo, opuestas o en conflicto las unas con las otras'2.

" On Liberty, enJ. S. Mill, Three Essays. On Liberty. Representative Government. The Subjection
of Women, With an Introduction by Richard Wollheim. Oxford y Nueva York, Oxford University Press,
1975, pp. 14-15. De ahora en adelante citaremos por esta edicion de On Liberty, seguido de la paginas
o paginas correspondientes. Jonathan Riley (Mill on Liberty, Londres y Nueva York, Routledge, 1998,
pp. 50-51) sugiere que el principio de Mill seria una generalizacion de la maxima de libertad religiosa
que habia reconocido la constitucion americana, y cita a este respecto la argumentacion de Jefferson
de que una libertad absoluta debiera extenderse a la religion en tanto las convicciones y practicas de
una persona no dafen a otras: “Los poderes legitimos del gobierno sélo se extienden a los actos que
lesionan a otros. Pero no me hace dafio que mi vecino diga que hay veinte dioses, o ningun Dios. Ni
me saca el dinero del bolsillo ni me rompe la pierna.” Notas sobre Virginia, cuestion XVII, en Thomas
Jefferson, Escritos politicos. Declaracion de Independencia, Autobiografia, Epistolario, ... Edicion y
estudio preliminar de Jaime de Salas. Traduccion de Antonio Escohotado y Manuel Saenz de Heredia.
Madrid, Tecnos, 2014, p. 242.

12 Autobiography, ed. cit., p. 189.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 203-223. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.10



Pensar la libertad y la felicidad con Mill a la altura del siglo XXI 209

En todo caso, ;como justifica Mill su tesis? Aqui aparece el utilitarismo, algo
que Mill deja claro cuando escribe que: “La libertad, como un principio, no tiene
aplicacion a un estado de las cosas anterior a la época en que la humanidad se
ha convertido en capaz de mejorar mediante la discusion libre y en condiciones
de igualdad”’®. Pareceria, entonces, o al menos en un primer momento, que la
libertad no es un fin en si, al menos oficialmente, sino que es un instrumento de
mejora, de progreso, y que por lo tanto solo ha de ser aceptada cuando esté en
condiciones de funcionar como tal. Es decir, porque resulta util, aunque Mill
observa que se trata de la utilidad entendida en un sentido amplio, “basada en
los intereses permanentes del hombre como un ser que progresa”. Y estas dos
cualificaciones parecerian requerir de una explicacion, pues nos conducen a
dos preguntas: /qué intereses son permanentes? Y ;qué significa progresar?'“.
Contestando a esta segunda pregunta Mill va a distinguir entre el progreso
en el ambito del conocimiento y el progreso en cuanto a la conducta. En el
primer ambito, su defensa de la libertad plena comienza observando que
con respecto a una opinion o una teoria dada caben tres posibilidades: que la
opinién que defendemos sea verdadera; que, por el contrario, sea falsa; o que
contenga una mezcla de verdad y falsedad. En el primer caso, la libertad de
opinién o publicacion no presentaria ningun problema. Atacarla seria privar
a las personas de la oportunidad de cambiar el error en el que estan por esa
verdad que yo defiendo. Es cierto, evidentemente, que quienes quieren suprimir
la expresion de una opinion no la consideran como verdadera, sino que por el
contrario creen que es falsa. Se ven a si mismos como evitando la propagacion
del error. Pero Mill observa que nadie es infalible. Y, sin embargo, en contra
de este convencimiento, todo intento de silenciar una opinion es una asuncion
de infalibilidad. Lo tnico cierto es que no existen certezas absolutas, Todos
creemos que nuestras opiniones son verdaderas'®; pero —si no son el resultado
de meros prejuicios— esto solo puede significar que en todas las discusiones
por las que han pasado no han sido refutadas. Ahora bien, esto es totalmente
diferente de asumir su verdad hasta tal punto que no permitamos los intentos de

13 On Liberty, p. 16.

!4 Los parrafos siguientes repiten de forma abreviada la argumentacion que esta mas desarrollada
en Gerardo Lopez Sastre, John Stuart Mill. El utilitarismo que cambiaria el mundo. Barcelona,
Shackleton, 2023, pp. 41-81. En estas paginas se encuentra, ademas, el analisis desde la perspectiva
de Mill de temas como la prostitucion, el consumo de narcéticos, la poligamia, etc. Para este tipo de
analisis puede verse igualmente Ana De Miguel: “Autonomia y conducta desviada: el problema del
paternalismo en la obra de John Stuart Mill”, Telos. Revista Iberoamericana de Estudios Utilitaristas,
Volumen III, Numero 2, Diciembre 1994, pp. 59-70.

15 Es evidente que cuando Mill piensa esto esta excluyendo de su tratamiento el caso de aquellas
personas que saben que sus ideas son falsas y sin embargo las afirman o difunden. En suma, esta
limitando su anélisis a las situaciones en las que hay un claro compromiso previo con alcanzar la
verdad. Dirfamos que cuando los disputantes actian de buena fe. Una situaciéon muy diferente de
aquellos que, motivados por algun tipo de interés, intentan engafiarnos. En suma, no parece que la
defensa de Mill de la libertad plena de opinion y publicacion esté pensada para aplicarse a casos como
los bulos o lo que hoy llamariamos fake news.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 203-223. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.10



210 Gerardo Lopez Sastre

su refutacion en el futuro. Justamente, una libertad completa para contradecir
o rechazar nuestras opiniones es la condicion misma que justifica el que
provisionalmente asumamos su verdad.

Pasemos ahora a la situacion contraria a la anterior. Aceptemos, por
ejemplo, que las opiniones recibidas de la tradicion son verdaderas y aquellas
que las cuestionan estan en el error. Pues bien, segiin Mill, el hecho de que
esas verdades sean continuamente debatidas evita que se conviertan en un
dogma muerto. Es decir, las mantiene vivas. En la ausencia de discusion no
solo se olvidan los fundamentos que nos autorizaban a mantener una opinioén
sino también su mismo significado. En vez de una concepcion vivaz o una
creencia fuerte, quedan solo unas pocas frases que se mantienen por rutina.
A este nivel, el habito de la discusion es tan importante para una verdadera
comprension de cualquier tema que, si no hubiera oponentes de todas las
verdades importantes, seria indispensable que nosotros mismos imaginaramos
objeciones y argumentos en su contra para ver como pueden defenderse.

Queda, por tltimo, lo que para Mill es el caso mas usual, que las doctrinas
en conflicto, en vez de ser una completamente verdadera y la otra completamente
falsa, contengan una mezcla, y que la opinion disidente sea necesaria para
proporcionar esa porcion de verdad de la que carece la doctrina dominante.
También en este caso es facil ver que la libertad de opinidn esta justificada. En
suma, una sociedad que progresa es una sociedad que discute, donde no hay
verdades establecidas hasta tal punto que no puedan ser cuestionadas, y donde
por el contrario la critica siempre es bienvenida.

El siguiente paso de Mill consiste en estudiar si estos mismos argumentos
pueden aplicarse igualmente a la libertad de accion, y su respuesta es claramente
afirmativa. En aquello que se refiere unicamente a un individuo, a su bienestar
espiritual, moral o fisico, ¢ste debe gozar de una libertad completa. Es asi,
aprovechando esta libertad, como surgirian experimentos de vida que pueden
generar y difundir practicas y costumbres mas conducentes a la felicidad
general que las adoptadas hasta este momento (esto seria el equivalente del
primer argumento en el caso de la libertad de opinidn). Y asi es como progresan
las sociedades, algo en lo que insiste Mill en muchas de sus obras. De acuerdo
con esta tesis, en su breve ensayo sobre Bentham escribe que “casi todos
los grandes hombres que han existido alguna vez han formado parte de tal
Oposicion™'®; y en las Consideraciones sobre el gobierno representativo afirma
que “nada es mas cierto que la mejora en los asuntos humanos es siempre obra
de caracteres descontentadizos. (...) Toda superioridad intelectual es fruto
de un esfuerzo activo. El espiritu de empresa, el deseo de seguir avanzando,
de intentar y lograr nuevas cosas para nuestro beneficio y el beneficio de los

1o En John Stuart Mill y Jeremy Bentham, Utilitarianism and Other Essays. Edited by Alan Ryan.
Penguin, Harmondsworth, 1987, p. 167.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 203-223. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.10



Pensar la libertad y la felicidad con Mill a la altura del siglo XXI 211

demas, es el padre del talento especulativo y, en mucha mayor medida, del
talento practico”’. De acuerdo con este razonamiento los seres humanos que
desarrollan caminos nuevos resultan ttiles para los que no lo hacen, pues
estos pueden asi aprender verdades nuevas y adoptar costumbres y gustos
mejores. Pero cabe otra posibilidad, que en determinados casos nos sintamos
reafirmados mediante estos experimentos vitales en el caracter valioso de los
habitos recibidos del pasado. En suma, que el desafio a los mismos fracase (y
estariamos entonces ante el equivalente del segundo argumento). Y, por ltimo,
podria darse una sintesis adecuada de lo aceptado comunmente y lo novedoso,
un proceso paralelo de, por una parte, conservacion de lo valioso del pasado y,
por otra parte, de progreso innovador.

Sin embargo, en un determinado momento de Sobre la libertad se cambia
de perspectiva. Hasta ahora, y en analogia con el mundo de las opiniones, Mill
ha dado la impresioén de que piensa que también en el mundo de las acciones
estamos buscando a través de sucesivos experimentos qué comportamientos
y estilos de vida son mas conducentes a nuestra felicidad, y en este sentido
podriamos decir, metaforicamente “mas verdaderos”. Teniamos, por tanto,
que era importante conceder la mayor libertad posible a las practicas que
chocaban con las costumbres establecidas con vistas a que con el paso del
tiempo pudieran aparecer modos de actuar o de vivir mas merecedores de una
aceptacion general que aquellos por los que hasta ahora nos hemos regido.
Pero Mill va a afirmar ahora que no existe un estilo de vida mejor que otro en
términos generales, sino que, bajo la condicion de tener a su disposicion una
cierta cantidad de experiencia, para cada persona su propia forma de desarrollar
su existencia es la mejor, “no porque sea la mejor en si misma, sino porque es
la suya”'®. La espontaneidad y la originalidad se convierten de esta forma en
valores en si, porque que sigamos las normas que nos marca nuestro propio
caracter es un ingrediente de la felicidad humana. La excelencia en la conducta
no puede ser que las personas se copien las unas a las otras. Podemos aprender
de la experiencia de las demas, pero hacer esto es decidir de forma autonoma
si esta es aprovechable para nosotros o para nuestras circunstancias concretas.
Por el contrario, quien deja que las demas personas o la opinion publica elijan
por ella su plan de vida, piensa Mill, no necesita ninguna otra facultad mas
que la de la imitacion propia de los monos. Nadie seria mas diferente de un
mono que el que escoge por si mismo su plan, pues al hacerlo emplea todas
sus facultades. E igualmente afirmara que los seres humanos no somos como
las ovejas. De hecho, incluso las ovejas no son tan iguales que no se las pueda
distinguir. Mill, siempre preocupado por la pesadilla de que su padre le hubiera

17" John Stuart Mill, Consideraciones sobre el gobierno representativo. Traduccion, prologo y notas de
Carlos Mellizo. Madrid, Alianza Editorial. 2001, p. 85.
18 On liberty, p. 83.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 203-223. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.10



212 Gerardo Lopez Sastre

convertido en una maquina de razonar, subrayard que la naturaleza humana
no es una maquina, algo que se construye segiin un modelo y se encuentra
siempre dispuesta a hacer exactamente y siempre el trabajo que le sea prescrito.
Puestos a establecer alglin tipo de comparacion, nos parecemos mas a un arbol,
que necesita crecer y desarrollarse por todos lados segtin las tendencias de sus
fuerzas interiores.

Tenemos entonces el derecho a ser los artistas de nosotros mismos, a
elaborar el plan de nuestra vida de acuerdo con nuestras fuerzas interiores,
con nuestro propio caracter y personalidad. No hay otra forma de averiguar
lo que tenemos que hacer para ser felices que acudir a la experiencia propia.
(Qué cosas prefiero? ;Qué me parece mas conveniente para mi disposicion
particular? ;Qué es lo que va a permitir el desarrollo y crecimiento de ese
ser tan especial que soy yo? En conclusion, no hay ninguna razén por la
que todas las existencias humanas deban construirse de acuerdo con un
unico modelo o con un nimero limitado de los mismos. Personas diferentes
requieren también condiciones diferentes para su desarrollo. O como le interesa
subrayar: “personas diferentes requieren también diferentes condiciones para
su desarrollo espiritual; y no pueden existir mas saludablemente bajo la misma
moral, que lo que pueda subsistir la diversidad de las plantas en el mismo suelo,
atmosfera y clima. Las mismas cosas que ayudan a una persona en el cultivo
de su naturaleza mas alta, constituyen obstaculos para otra. El mismo modo de
vida es un sano estimulo para uno, manteniendo en el mejor orden todas sus
facultades de accion y de goce, mientras constituye para otro una carga que
distrae, que suspende o aniquila toda vida interior”'?, Cada persona ha de ser,
por lo tanto, fiel a si misma, a las disposiciones que encuentre en su interior.

Hemos pasado, por tanto, de defender la libertad de accion argumentando que
es solo gracias a la misma que podemos descubrir el mejor estilo de vida o curso
de conducta (aquél que deberia constituirse en el ideal —por supuesto provisional-
de todos los miembros de la comunidad) a insistir en que el respeto a la libertad
es positivo en tanto que permite que florezca la diversidad de formas de entender
la vida que por fuerza tiene que resultar de personas diferentes, garantizando
de esta manera su felicidad®. Es muy importante darse cuenta de que aunque

19 On Liberty, pp. 83-84.

2 Si solo fuera verdadero el primer argumento Ortega y Gasset tendria razon cuando escribia
que la defensa de la libertad tanto en Spencer como en John Stuart Mill no se basaba en mostrar que
beneficiase o interesara al individuo, sino en sus beneficios para el conjunto de la sociedad. Segin
Ortega, estos autores “tratan a los individuos con la misma crueldad socializante que los termites a
ciertos de sus congéneres, a los cuales ceban para chuparles luego la sustancia. jHasta ese punto era
la primacia de lo colectivo el fondo por si mismo evidente sobre que ingenuamente danzaban sus
ideas!”, “Prologo para franceses”, en José Ortega y Gasset, La rebelion de las masas. Prologo de Julian
Marias. Madrid, Espasa Calpe, 25" edicion, 1986, p. 49. Pero acabamos de ver que junto con esta idea
de que la libertad individual acaba resultando util para toda la sociedad esta el convencimiento de Mill
de que, vista la diversidad de las personas, estas requieren libertad para desarrollarse en direcciones
igual de diferentes.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 203-223. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.10



Pensar la libertad y la felicidad con Mill a la altura del siglo XXI 213

estemos ante dos argumentos diferentes, esto no quiere decir que no sean
complementarios, pues ambos podrian ser verdaderos a la vez. Simplemente
en relacion con algunas conductas se aplicaria uno, y en relacion con otras el
segundo. Pero, en todo caso, el segundo argumento nos introduce en el tema
del valor de la individualidad. El derecho a la felicidad implica escoger el
propio modo de existencia. Lo cierto es que nadie puede reemplazarnos en el
trabajo de descubrir qué debemos hacer y qué evitar para ser felices, y para esto
necesitamos un clima de libertad. A lo que se une que Mill piensa que como
cuestion de hecho la experiencia de la libertad es placentera en si misma, como
cuando a un adolescente se le dice que puede hacer lo que quiera en un ambito
en el que hasta ese momento le habian impuesto restricciones importantes?'.
Luego aparte de que la libertad sea util, aqui hay otra justificacion. Es un fin en
si, porque su experiencia es directamente agradable. No so6lo es un medio para
conquistar la felicidad, es también un fin. A este respecto es muy significativo
que el capitulo III de Sobre la libertad se titule “De la individualidad como uno
de los elementos del bienestar”. Para Mill, tales son las diferencias entre los
seres humanos en cuanto a las fuentes de las que obtienen placer o dolor, y los
estimulos fisicos y morales actiian en ellos de manera tan diversa, que a menos
que se dé¢ una diversidad correspondiente en sus modos de vida, no obtendran
la parcela de felicidad que tienen a su disposicion ni desarrollaran la estatura
mental, moral o estética de la que su naturaleza es capaz.

2. Individualidad, felicidad y feminismo

Un problema de este planteamiento de Mill que insiste tanto en la
importancia de la individualidad es que con el mismo resulta dificil que
aspiremos a una ejemplaridad valida para los demas, o a una moral universal,
porque hemos visto que lo que para una persona resulta ideal para otras puede
no serlo. En suma, tenemos que admitir que s6lo vamos a ser ejemplares
para algunas personas, mientras que otras directamente no nos entenderan o
rechazaran tajantemente nuestro estilo de vida, porque nuestros valores seran
muy distintos de los que constituyen sus aspiraciones. Esta reflexion nos lleva
a descubrir una tension en Sobre la libertad. Por una parte, se defiende que
personas diferentes requieren vidas diferentes, pues lo que para una representa
el aplastamiento de su existencia para otra persona puede ser su realizacion
plena, y esta claro que aqui el juez supremo de esto es el propio sujeto. Pero,
por otra parte, es dificil pensar que Mill esté dispuesto a aceptar un relativismo
completo a nivel moral. Este no era desde luego el mensaje que queria transmitir
su ensayo. La pregunta es como podria escapar del mismo.

21 Véase El sometimiento de la mujer, p, 256.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 203-223. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.10



214 Gerardo Lopez Sastre

Una posibilidad interesante con vistas a resolver este problema podria ser
acudir a una perspectiva que en su Autobiografia Mill confiesa que experimentd
como un cambio importante en su desarrollo emocional e intelectual. En su
conviccion de la necesidad de dar un lugar apropiado, como una de las primeras
necesidades del bienestar humano, al cultivo interno del individuo, declarara
que el mantenimiento de un equilibrio entre las diferentes facultades le parecia
ahora de primera importancia?>. Podriamos pensar entonces en el desarrollo
armonioso y equilibrado de todas nuestras capacidades, algo que pareceria
acercarse a un planteamiento aristotélico. Los seres humanos tenemos un
conjunto de potencialidades y en el desarrollo pleno de las mismas consiste
la felicidad humana. Aristoteles pensaba que la eudaimonia era una vida en la
que todas las excelencias humanas y todas las actividades valiosas se expresaban
plenamente y en la que ninguna excelencia humana quedaba atrofiada por
negligencia®. Otra cosa es el hecho inevitable de que al desarrollar una profesion o
elegir alguna aficién uno esté limitando al mismo tiempo su capacidad de desarrollo
de otras profesiones o actividades. Es dificil que uno sea a la vez un excelente
profesor de filosofia, un gran violinista y un pintor magnifico (pues, entre otras
cosas y aparte de su dificultad intrinseca, se trata de actividades que requieren un
grado considerable de dedicacion), pero que veamos esto como una limitacion, y
hasta cierto punto como una tragedia, nos indica cémo muchos lo deseariamos y
como podemos decirnos que no se debe a nuestra negligencia. Simplemente ocurre
que recorrer determinados caminos implica cerrarse a otros. En todo caso, aqui ha
aparecido una instancia exterior, la naturaleza humana vista como un conjunto
de potencialidades a desarrollar, que mas alla de la satisfaccion de una persona
consigo misma nos permite juzgar sobre su grado de autorrealizacion. Uno ya
no es el arbitro supremo sobre su vida y sus resultados, sino aquel que tiene una
cierta experiencia y ha explorado las diferentes facetas de su interior. Puesto
que Mill sabe que el desarrollo armonioso de “todas” las cualidades humanas
es poco menos que imposible y que escoger algunas significa condenar otras
al olvido, estaria convencido de que nuestros estilos de vida acaban siendo
diferentes de los que llevan otras personas porque al elegir unos nos cerramos
a otros, por buenos que sean. En todo caso, el cultivo de la individualidad es
con vistas al desarrollo de algo que uno experimenta o quiere experimentar. Y
esa idea de desarrollo implica que la vida humana tendria un sentido narrativo,
de consecucion de un objetivo. Y en la construccion de esa narracion, la razon,
en tanto que una facultad humana que también habria que desarrollar, tendria
un papel que jugar. Luego, la espontaneidad, por importante que sea, no es la
unica instancia. ;jHabria, entonces, alguna diferencia entre Aristoteles y Mill?

2 Véase Autobiography, ed. cit., p. 118.
2 Véase, por ejemplo, el analisis de J. O. Urmson en Aristotle s Ethics, Oxford, Blackwell,1988, pp.
118-127.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 203-223. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.10



Pensar la libertad y la felicidad con Mill a la altura del siglo XXI 215

Creemos que si. No en vano el romanticismo ha dejado su poso. Mill esta
convencido de que los sentimientos de la mente moderna son mas diversos,
complejos y numerosos que los que experimentaron los antiguos: “La mente
moderna es, lo que la mente antigua no fue, melancolica y autoconsciente; y su
autoconsciencia meditativa ha descubierto profundidades en el alma humana con
las que las griegos y los romanos no sofiaron, y que no habrian comprendido™.
Luego nosotros, habitantes del mundo moderno, somos mucho mas conscientes
de lo que pudieron ser los antiguos de la complejidad de la vida humana y de
los caminos divergentes que esta puede generar. Por eso, hablar de desarrollo
armonioso puede que no sea tan facil (o incluso, a lo mejor, es imposible). Mill
nos lo hace notar cuando nos dice que es una equivocacion imaginar que Goethe
es el hombre moderno tipico, y que ha proporcionado el ejemplo de acuerdo con
el que la vida moderna tendria que configurarse. Por el contrario, escribe Mill en
su Diario:

A mi me parece que nada puede serle tan extrafio y (para acufiar una nueva
palabra) tan antipatico al espiritu moderno, como el ideal de vida de Goethe.
El queria que la vida misma, y la naturaleza de cada individuo cultivado dentro
de ella, fuesen tan perfectamente acabadas y simétricas como un templo o un
drama griego. Pero so6lo son las pequefias cosas, o, por lo menos, las cosas
poco complejas que estan compuestas de un escaso numero de partes, las
que admiten ser llevadas a un estado tal de proporciéon armoniosa. ... No la
simetria, sino una audaz y libre expansion en todas las direcciones, es lo que
piden las exigencias de la vida moderna y los instintos del espiritu moderno.
Las facultades grandes, fuertes y variadas son mas deseables que las facultades
bien proporcionadas entre si; un Hércules o un Briareo, mas que un Apolo®.

La vida moderna seria una turbamulta de elementos diversos en donde la
simetria ya no es posible. Por expresarlo en terminologia nietzschiana, Dionisio
habria triunfado sobre Apolo. E incluso mas de lo que Mill podria pensar, porque
si muchas personas que conocen los dos placeres tuvieran que elegir entre el
disfrute que proporciona la lectura de la poesia y el de las relaciones sexuales
(que Mill tendia a ver como un mero apetito animal) no creo que hubiera muchas
dudas en la eleccion. Lo que ocurre es que esto no quita toda la verdad a su teoria,
expresada en El utilitarismo, de que hay una diferencia de calidad en los placeres,
y que, completamente aparte de cuestiones de cantidad, unos son mas valiosos
que otros. Seguramente ningin ser humano inteligente admitiria convertirse en
un necio, ninguna persona culta querria ser un ignorante y, lo que es mucho mas
importante para nuestro problema actual, ninguna persona con conciencia querria
ser un sinvergiienza, aunque se le asegurara que asi iba a estar mas satisfecha

2 John Stuart Mill, Inaugural address delivered to the University of St. Andrews, London,
Longmans, Green, Reader, and Dyer, 1867, p. 17.
2 John Stuart Mill, Diario. Edicion de Carlos Mellizo. Madrid, Alianza Editorial, 1996, p. 28.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 203-223. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.10



216 Gerardo Lopez Sastre

con su suerte’. ;Por qué? La respuesta es que contamos con un sentido de
dignidad que es una parte esencial de la felicidad”’. Apelando a ese sentido, Mill
busca conjugar virtud y felicidad. Como muy acertadamente escribio Esperanza
Guisan: “No hay fisuras entre el mundo de la plenitud vital y el mundo de la
plenitud ética™®. Ese sentido de dignidad guarda algun tipo de correlacion con
nuestras facultades mas elevadas. Esta claro que nos diferenciamos de los
demas animales en poseer una inteligencia mas desarrollada. A causa de esta
inteligencia superior somos capaces de captar una comunidad de intereses entre
nosotros mismos y la sociedad o grupo del que formamos parte, con lo que
muchas veces se convierte en nuestro propio interés defender a este. Pero es
que, ademas, los seres humanos somos capaces de simpatizar con todos los
seres humanos, e incluso afiade Mill “con todos los seres sintientes”. Y esa
capacidad de simpatizar con los seres humanos en general, que puede actuar
juntamente con la inteligencia, nos permite vincularnos a la idea colectiva de la
nacion o humanidad, de tal manera que cualquier acto que es perjudicial para
los miembros de aquellos colectivos despertard nuestro instinto de simpatia y
nos impulsara a defenderlos®. Y esto puede explicar que no todos los caminos
que podria recorrer nuestra individualidad sean igualmente valiosos. Es mas,
algunos pueden ser positivamente malvados. Porque, desde luego, y como
posibilidad, lalibertad puede utilizarse para explorar el camino de ladepravacion,
el de nuestras tendencias mas egoistas y dafiinas para los demas (pensemos en
algunos personajes de las novelas de Sade), pero la respuesta de Mill seria que
en estos casos se han eliminado otras dimensiones de la naturaleza humana,
como la simpatia, o la propia inteligencia que nos habla de la comunidad de
intereses con los demas. El malvado o el egoista no pueden ser verdaderamente
felices, porque no estan cultivando esas facultades superiores. Desde luego,
la enfermedad, la pobreza y la culpa pueden impedirnos ser felices, pero si no
se dan estos obstaculos no hay nada tan funesto para la felicidad como la falta
de una salida digna para la actividad de nuestras facultades. Y son facultades
que nos llevan hacia los demas. Por eso Mill observa en su Autobiografia
que, admitiendo que la felicidad es el objetivo de la vida, s6lo son felices los

% Véase John Stuart Mill, E/ utilitarismo. Introduccion, traduccion y notas de Esperanza Guisan.
Madrid, Alianza Editorial, 1984, p. 49.

7 La apelacion a la dignidad puede resolver un problema que menciona John Skorupski en Why
Read Mill Today? London and New York, Routledge, 2006, p. 21. Alli este autor observa que podemos
querer saber si tenemos un cancer, incluso si este conocimiento producira una reduccion neta en
nuestra felicidad. Admitiendo que este es un deseo razonable, parece mostrar que hay un sentido en el
que la felicidad es entendida como placer y evitacion del dolor, y otro sentido mas alto en el que se la
entiende como lo que los seres humanos con las capacidades altamente desarrolladas se preocuparian
de tener. Pareceria que el sentido de la dignidad daria prioridad al conocimiento de la realidad, a la
autoconciencia de la situacion, por desagradable o terrible que sea.

2 En su Introduccion a El utilitarismo, ed. cit., p. 10.

¥ Véase El utilitarismo, ed. cit., p. 114.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 203-223. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.10



Pensar la libertad y la felicidad con Mill a la altura del siglo XXI 217

que fijan su mente en un objeto distinto de su propia felicidad®’; y pone como
ejemplos la felicidad de otros, la mejora de la humanidad o, incluso, algun arte
y proyecto que no se persiga como un medio, sino como una meta en si misma
ideal. Asi, apuntando hacia otra cosa, las personas encuentran la felicidad por
el camino. Las satisfacciones de la vida son suficientes para hacer de ella algo
placentero cuando se toman en passant, sin hacer de ellas el objeto principal. En
el momento en que las tomamos como tal objeto, percibimos inmediatamente
que son insuficientes. No podran sostenerse si las sometemos a un examen
riguroso, piensa Mill. Lo que indica que estd desarrollando un hedonismo
bastante sofisticado, en donde el autoexamen y la exigencia de elaborar un ideal
que nos autoimponemos es un elemento central. Y a este nivel, la Ginica opcion
es considerar, no la felicidad, sino algun otro fin externo a ella, como propdsito
de nuestra vida. Ese es el fin sobre el que hay que reflexionar, y

si tenéis la fortuna de veros rodeados de circunstancias favorables, inhalaréis
felicidad con el mismo aire que respirais, sin deteneros a pensar en ella, ...
Esta teoria se convirtio en el fundamento de mi filosofia de la vida. Y todavia
me aferro a ella como la mejor teoria para todos aquellos que tienen un grado
moderado de sensibilidad y de capacidad de disfrute. Esto es, para la gran
mayoria de la humanidad®'.

Es por esto que la participacion en los asuntos publicos desde la perspectiva
de contribuir a la mejora de la sociedad puede constituir una parte de la felicidad,
y es algo que los gobiernos debieran incentivar. Si generalmente el hombre que
ama a sus semejantes, a su pais o a la humanidad es mas feliz que el que carece
de estos amores, el disefio de los gobiernos debe estar pensado para que los
individuos puedan entrenarse en un ideal de ciudadania, en “la parte practica
de la educacion politica de un pueblo libre, que lo saca del estrecho circulo de
egoismo personal y familiar, y lo acostumbra a comprender los intereses conjuntos
y al manejo de estos, habituandolos a actuar por motivos publicos o semipublicos,
y guiando su conducta por propositos que unen a los unos con los otros en vez
de aislarlos”™. La participacion en los asuntos publicos amplia nuestros intereses
intelectuales y morales, y en este sentido es una parte importante del desarrollo
del caracter®. Se crea si un circulo de virtud. Aunque ya sabemos que la libertad

39 Jgual, podriamos decir, que solo llegan a dormirse los que no se empefian con esfuerzo en ello.

31 Autobiography, pp. 117-118.

32 On Liberty, p. 134.

3 Este tema estd muy bien analizado en el libro de Nancy L. Rosenblum, Another Liberalism.
Romanticism and the Reconstruction of Liberal Thought, Cambridge (Massachusetts) and London
(England), Harvard University Press, 1987, especialmente en el capitulo 6, “The New Face of Pluralism:
Self-Cultivation and Shifting Involvements”. En la pagina 134 de la edicién de On Liberty por la que
estamos citando Mill habla de que determinadas cosas es mejor que las hagan los individuos a que las
hagan los especialistas del gobierno, aunque estos puedan en términos generales hacerlas mejor. ;Por
qué? Porque asi contribuyen a su propia educacion mental. Es una manera de fortalecer sus facultades

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 203-223. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.10



218 Gerardo Lopez Sastre

también es importante como mera experiencia vital, lo cierto es que la educacion
de nuestras facultades incrementara nuestro deseo de libertad: “una educacion
que tenga por finalidad hacer de los seres humanos algo mas que maquinas,
a la larga dara como resultado el que esos seres humanos pidan tener control
sobre sus propias acciones™*. Y por supuesto también hara que esa libertad sea
mas Util (recuérdese nuestra cita de la advertencia en Sobre la libertad sobre la
existencia de situaciones en que la humanidad no podria aprovechar la libertad
para su mejora). Pero igual de importante es que a su vez la libertad promovera
la educacion, el cultivo de nuestras facultades. ;Por qué? Porque es asi como
se encuentra la felicidad.

Pues bien, si la libertad esta intimamente unida a la felicidad, ;qué pensar
de la privacion de libertad a que se ve sometida la mitad de la especie? Ya
adelantabamos al comienzo de nuestro articulo la tesis de Mill de que la liberacion
de las mujeres traeria consigo un aumento inmenso de su felicidad®. Ahora
podemos ya entender cabalmente el sentido de su tesis. Con la experiencia de
la libertad, pregunta Mill, “;No nos sentimos doblemente vivos, mucho mas
seres humanos que antes?’¢. Las mujeres se sentirian, entonces, ¢l doble de
vivas y reconocidas como plenamente humanas. En suma, verian reconocida
su dignidad, que hemos visto que es también una fuente de felicidad. De
hecho, es “el sentimiento de dignidad personal lo que nos lleva a encontrar
en la libre direccion y libre disposicion de nuestras facultades una fuente de
dicha™.

.Y la situacion de los varones en el contexto de esta liberacion? Mill
piensa que la sujecion de las mujeres ha deformado también la sensibilidad
de los varones. De hecho, ha deformado la sensibilidad de todos los
afectados por la desigualdad: “Todas las inclinaciones egoistas, la egolatria,
la preferencia injusta de uno mismo, que encontramos en la humanidad, se
originan, se fundan y se nutren principalmente de la condicion presente de las
relaciones entre hombre y mujer”®. En cuanto a los varones, Mill nos pide
que nos imaginemos lo que significa para un joven que se acerca a la edad
viril saber que sin mérito alguno, solo por haber nacido varon, es superior en
derechos a todas las mujeres, incluyendo a las que han mostrado que le son
superiores en capacidades o conocimientos. Y, por supuesto, también hay que

activas y de ejercer su juicio, ademas de aumentar sus conocimientos. Esta seria la recomendacion
principal a favor de los jurados.

3+ J. S. Mill, Consideraciones sobre el gobierno representativo, ed. cit., p. 79.

3 Para hacerse una idea de las dimensiones del feminismo de Mill y de su relacion con los
planteamientos actuales es muy interesante el breve escrito de Martha Nussbaum, “Mill’s feminism.
Liberal, radical, and queer”, en Georgios Varouxakis and Paul Kelly (Eds), John Stuart Mill. Thought
and Influence. The Saint of Rationalism. London, Routledge, 2010, pp. 130-145.

3% El sometimiento de la mujer, p. 256.

37 El sometimiento de la mujer, p. 257.

3% El sometimiento de la mujer, p. 236.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 203-223. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.10



Pensar la libertad y la felicidad con Mill a la altura del siglo XXI 219

imaginarse lo que esto significa para las mujeres. En suma, la ausencia de
igualdad es fuente —si es aceptada— de corrupcion moral. Y aqui la familia
tiene un papel muy importante que jugar, pues puede ser una escuela de
despotismo o una de simpatia, ternura y olvido de uno mismo. En un analisis
que podriamos llamar de “microfisica del poder” Mill destaca que el unico
camino que puede llevar a la felicidad de las personas casadas es la igualdad
legal. En ultima instancia la base de las relaciones humanas es la semejanza:
“los individuos pueden darse reciprocamente mas o menos felicidad segin
sean mas o menos semejantes entre si”*. Los varones que han gozado hasta
ahora de los privilegios de la educacion y de la independencia se verian,
pues, beneficiados de poder encontrar verdaderas compaiieras*’. Pero es que
ademas, las familias, constituidas ahora sobre bases justas, serian la verdadera
escuela de las virtudes propias de la libertad. Desde luego, en lo que a los
hijos se refiere. Diriamos que es la instancia en la que se aprenden las virtudes
que luego son necesarias para todas las asociaciones*'. En nuestra opinion,
la promesa de una felicidad general esta aqui. Caroline Schlegel-Schelling
afirmo “Soy mas feliz cuanto mas libre. Sin ninguna duda.” Seguramente esto
es algo que podriamos decir todos, y lo cierto es que las instituciones adecuadas
pueden ayudarnos a hacerlo posible.

3. Dos reflexiones a modo de conclusion

Por muy convincente, sobre todo como propuesta politica, que nos resulten
las ideas de Mill, es obligado mencionar una posible objecion. Objecion que
podemos expresar con palabras de Jean-Paul Sartre, quien nos advertia de que
no hay que creer que una moral del laisser-faire y de la tolerancia respete la
libertad ajena:

Realizar la tolerancia en torno al Prdjimo es hacer que éste sea proyectado
por la fuerza a un mundo tolerante. Es quitarle, por principio, esas libres
posibilidades de resistencia valerosa, de perseverancia, de afirmacion de si, que
hubiera tenido ocasion de desarrollar en un mundo de intolerancia. Lo cual es
alin mas manifiesto si se considera el problema de la educacion: una educacion
severa trata al nifio como instrumento, puesto que intenta plegarlo por la fuerza
a valores que ¢l no ha admitido; pero una educacion liberal, no por usar de
otros procedimientos deja de hacer una eleccion a priori de los principios y
los valores en nombre de los cuales serd tratado el nifio. Tratar al nifio con
persuasion y dulzura no es constrefiirlo menos. Asi, el respeto de la libertad

3 El sometimiento de la mujer, p. 249.
40 Parece evidente que Mill esta proponiendo aqui como paradigma su relacion con Harriet.
41 Véase El sometimiento de la mujer, p. 195.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 203-223. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.10



220 Gerardo Lopez Sastre

ajena no es mas que una palabra vana: aun si pudiéramos proyectar respetar esa
libertad, cada actitud que tomaramos respecto del otro seria una violacion de
esa libertad que pretendiamos respetar®.

La conclusion de Sartre es que siempre estoy de mds con respecto a los
otros. Siempre soy culpable frente al otro. Dicho de otra forma, si el otro
quiere, siempre va a encontrar algo que reprocharme. Lo interesante de esta
tesis, por cierta que pueda ser, es que no parece tener ninguna implicacion
practica. Deja sin decidir la eleccion entre la instrumentalizacion del otro o
el dejarle hacer. Y aqui es donde la argumentacion de Mill es muy pertinente,
pues como cuestion de hecho parece que la segunda opcién nos hace mas
felices.

Una segunda reflexion tiene que ver con las implicaciones de las tesis de
Mill en relacion con la diversidad cultural. Bhikhu Parekh observo hace tiempo
que para Mill la vida deseable es algo que debe ser determinado libremente por
el individuo después de haber sopesado cuidadosamente las alternativas posibles
(y esta es obviamente una interpretacion correcta de Mill), pero inmediatamente
después destaca que esto excluye toda una serie de modos de vida:

por ejemplo el tradicional, el volcado en una comunidad, el religioso, asi
como todos los no pensados para el autoconocimiento. Tampoco concedia
mucho valor a los estilos de vida en los que no se valoraban los espiritus
enérgicos y emprendedores, o aquellos en los que se premiaba la conformidad,
la ambicion débil, la humildad y el deseo de pasar inadvertido. Puesto que la
teoria de la diversidad de Mill formaba parte de una vision ideal de la vida
individualista, daba protagonismo al individuo pero no a la diversidad cultural.
Defendia la diversidad de estilos de vida y de puntos de vista en el marco de
una cultura individualista, pero no la diversidad de culturas, incluidas las no
individualistas®.

En Mill habria por tanto una “extrana fusion” de igualitarismo moral
(defensa de la igualdad entre todos los seres humanos) y justificacion de la
desigualdad entre las culturas y modos de vida. Nuestra pregunta es si esto
es un problema. ;Por qué habria que extrafiarse de esto? Puede muy bien que
el individualismo sea como la democracia. Esta tltima excluye otras formas
politicas, justamente las que no reconocen la capacidad de los individuos
de participar en la elaboracion de las leyes que han de regir sus vidas. Pero
una vez hecho esto, es decir trazado un circulo que excluye desde luego las
dictaduras y los despotismos, queda dentro de ese circulo una enorme variedad

4 Jean-Paul Sartre, El ser y la nada. Traduccion de Juan Valmar. Barcelona, Ediciones Altaya,
1993, p. 433.

4 Bhikhu Parekh, Repensando el multiculturalismo. Diversidad cultural y teoria politica. Traduccion
de Sandra Chaparro. Madrid, Istmo, 2005, p. 77.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 203-223. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.10



Pensar la libertad y la felicidad con Mill a la altura del siglo XXI 221

de sensibilidades y argumentos politicos contrapuestos entre los que uno puede
decidir. De manera analoga, podriamos decir que para Mill toda sociedad debe
ser basicamente individualista, pues es esto lo que permite elegir entre estilos
de vida muy diferentes, garantizando asi en la medida de lo posible nuestra
felicidad. Bhikhu Parekh destaca que las limitaciones de la teoria de Mill
sobre la diversidad son muy evidentes si pensamos en el hecho de que “no
veia problema alguno en justificar el colonialismo y el desmantelamiento de
las culturas tradicionales de las sociedades sometidas™“. Ya que rechazaban
explicitamente la autonomia y el individualismo se trataba de sociedades
por civilizar. La conclusion de Parekh es que para Mill los miembros de esas
sociedades eran objetos individuales de preocupacion moral, pero no “sujetos
colectivos con capacidad de autodeterminacion que merecieran el mismo respeto
para su forma de vida™.Y en efecto, no lo eran, porque la autodeterminacioén
de un colectivo requiere de la autodeterminacion previa de sus miembros. Es
decir, es la libertad previa de los individuos, su autonomia, la que nos autoriza
a hablar de su capacidad de autodeterminacion posterior como sujeto colectivo.
Cuando no se da esa precondicion lo que hay es la imposicion de un grupo sobre
otro. La pregunta que debiéramos hacernos es por qué debiéramos respetar
las formas de vida que no respetan la libertad, que impiden el ejercicio de la
autonomia personal, y en donde lo que ocurre de hecho es que el mas fuerte
impone sus gustos e intereses a los demas. Mill no veia ninguna razon. Otra
cosa es que sacara de aqui una conclusion que legitimara el colonialismo. A este
nivel, cabria pensar que aunque tengamos enfrente una sociedad que no valora
la libertad y la autonomia, estos no son valores que puedan imponerse por la
fuerza. Los despotismos ilustrados (incluso si tuvieran buenas intenciones y no
fueran una mera mascara para justificar la explotacion) son despoticos, pero
tienen muy poca capacidad de ilustrar. La leccion actual de Mill tiene que ver
con el respeto a la libertad de las personas a la hora de tomar sus decisiones
individuales. Podriamos decir que nada mas, pero tampoco nada menos.

4 Bhikhu Parekh, op. cit, p. 78.
4 Bhikhu Parekh, op. cit, p. 79.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 203-223. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.10



222 Gerardo Lopez Sastre

Bibliografia

Beauvoir, Simone de, E/ segundo sexo. Prologo a la edicion espafiola de Teresa
Loépez Pardina. Traduccion de Alicia Martorell. Madrid, Ediciones
Catedra, 17% edicion, 2020.

De Miguel, Ana, “Autonomia y conducta desviada: el problema del paternalismo
en la obra de John Stuart Mill”, Telos. Revista Iberoamericana de Estudios
Utilitaristas, Volumen III, Numero 2, Diciembre 1994, pp. 59-70.

Jefferson, Thomas, Escritos politicos. Declaracion de Independencia,
Autobiografia, Epistolario, ... Edicion y estudio preliminar de Jaime de
Salas. Traduccion de Antonio Escohotado y Manuel Séenz de Heredia.
Madrid, Tecnos, 2014.

Johnson, Samuel, La historia de Rasselas, principe de Abisinia. Introduccion,
traduccion y notas de Pollux Herntiiez. Madrid, Alianza, 1991.

Judt, Tony y Snyder, Timothy, Pensar el siglo XX. Traduccion de Victoria Gordo
del Rey. Barcelona, Taurus, 2023.

Loépez Sastre, Gerardo, John Stuart Mill. El utilitarismo que cambiaria el mundo.
Barcelona, Shackleton, 2023.

Mill, John Stuart, Principios de economia politica con algunas de sus
aplicaciones a la filosofia social. Edicion e introduccion de Sir W. J.
Ashley. Traduccion de Teodoro Ruiz. México, F.C.E., 2*ed, 1951.

Mill, John Stuart, Inaugural address delivered to the University of St. Andrews,
London, Longmans, Green, Reader, and Dyer, 1867.

Mill, John Stuart, Three Essays. On Liberty. Representative Government. The
Subjection of Women. With an Introduction by Richard Wollheim. Oxford y
Nueva York, Oxford University Press, 1975.

Mill, John Stuart, E/ utilitarismo. Introduccion, traduccion y notas de Esperanza
Guisan. Madrid, Alianza Editorial, 1984.

Mill, John Stuart, Autobiography. Edited with an Introduction by John M. Robson.
Harmondsworth, Penguin, 1989.

Mill, John Stuart, Diario. Edicion de Carlos Mellizo. Madrid, Alianza Editorial,
1996.

Mill, John Stuart, Consideraciones sobre el gobierno representativo. Traduccion,
prologo y notas de Carlos Mellizo. Madrid, Alianza Editorial, 2001.

Mill, John Stuart y Taylor Mill, Harriet, Ensayos sobre la igualdad sexual.
Traduccion de Pere Casanellas. Prologo de Victoria Camps. Introduccion de
Alice B. Rossi. Madrid, Antonio Machado Libros, 2000.

Nussbaum, Martha, “Mill’s feminism. Liberal, radical, and queer”, en Georgios
Varouxakis and Paul Kelly (Eds): John Stuart Mill. Thought and Influence.
The Saint of Rationalism. London, Routledge, 2010, pp. 130-145.

Ortega y Gasset, Jos€, La rebelion de las masas. Prologo de Julian Marias.
Madrid, Espasa Calpe, 25 edicion, 1986.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 203-223. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.10



Pensar la libertad y la felicidad con Mill a la altura del siglo XXI 223

Ortega y Gasset, José, El hombre y la gente. Madrid, Revista de Occidente en
Alianza Editorial, 1994.

Parekh, Bhikhu, Repensando el multiculturalismo. Diversidad cultural y teoria
politica. Traduccion de Sandra Chaparro. Madrid, Istmo, 2005.

Riley, Jonathan, Mill on Liberty. Londres y Nueva York, Routledge, 1998.

Rosenblum, Nancy L., Another Liberalism. Romanticism and the Reconstruction of
Liberal Thought. Cambridge (Massachusetts) and London (England), Harvard
University Press, 1987.

Sartre, Jean-Paul, El ser y la nada. Traduccion de Juan Valmar. Barcelona,
Ediciones Altaya, 1993.

Skorupski, John, Why Read Mill Today? London and New York, Routledge, 2006.

Waulf, Andrea, Magnificos rebeldes. Los primeros romdnticos y la invencion del yo.
Traduccion de Abraham Gragera. Barcelona, Taurus.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 203-223. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.10






