
Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 127-147.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.06

Cuando el arte habla de política

When Art speaks about Politics
Asunción Herrera Guevara1

Universidad de Oviedo
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-1087-3409

Recibido:08/10/2024
Aceptado: 16/12/2024

Resumen
A lo largo de la historia nos encontramos con obras artísticas capaces de 

transmitir ideas políticas. En el presente artículo, me gustaría analizar una obra 
literaria concreta. Se trata de la obra del escritor murciano Miguel Espinosa 
titulada Escuela de mandarines. En esta novela se satiriza sobre un momento 
histórico determinado del Estado español. Me refiero a la dictadura franquista. 
Mostraré en primer lugar quién es Espinosa y un resumen de la trama de la 
novela. En segundo lugar, analizaré dos mecanismos literarios y filosóficos que 
emplea Espinosa para conseguir sus objetivos, Y, por último, mostraré el mundo 
social, moral y político que descubrimos en esta novela del escritor murciano.

Palabras-clave: dictadura, exageración, extrañamiento, mandarín.

Abstract
Throughout history we find artistic works capable of transmitting 

political ideas. In this paper, I would like to analyze a specific literary work. 
This is Miguel Espinosa´s novel, School of Mandarins. This novel satirizes a 
specific historical moment of the Spanish State. I am referring to the Franco 
dictatorship. First, I will show who Espinosa is and a summary of the plot of 
the novel. Second, I will analyze two literary and philosophical mechanisms 
that Espinosa uses to achieve his objectives. And, finally, I will study the social, 
moral and political world that we discover in this novel by Espinosa.

Keywords: Dictatorship, Exaggeration, Estrangement, Mandarin.

1  (aherrera@uniovi.es). Publicaciones: https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=53950



128 Asunción Herrera Guevara

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 127-147.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.06

Introducción

Si en este artículo analizara determinadas obras pictóricas y su relación 
con el pensamiento político, seguramente la totalidad de los lectores estaría de 
acuerdo en admitir que la pintura es un arte; y, por lo tanto, tendría sentido el 
título del presente trabajo, a saber, el arte puede llegar a reflexionar y a plasmar 
ideas políticas. Ahora bien, no pretendo hacer un análisis de determinadas 
obras pictóricas y su conexión con lo político, por el contrario, analizaré una 
obra literaria con fuertes connotaciones políticas.

Ante esta tarea, más de un lector se preguntará si la literatura es un arte en 
el mismo sentido en que lo es un cuadro como Las meninas de Velázquez. Ante 
un recelo de este tipo, cabe recurrir a la clásica distinción entre artes mayores 
y artes menores. Esta distinción, un tanto obsoleta, me sirve para reivindicar el 
componente artístico de toda obra literaria. La literatura, junto con la pintura, el 
teatro, la música, la danza, la escultura y la arquitectura eran consideradas artes 
mayores en toda nuestra época premoderna e incluso hasta gran parte de la 
modernidad. Se pretendía diferenciar estas artes de las llamadas artes menores 
cuya finalidad no era la expresión puramente estética de lo bello y lo sublime, 
sino crear objetos útiles para el mundo real (Morris 2018b). Esta distinción 
presente desde el mundo griego quedó desfasada en nuestro siglo XX con los 
movimientos vanguardistas y la potente aparición de la Bauhaus; escuela donde 
se potenciarán los estudios no solo de arquitectura, sino de diseño y artesanía.

La literatura siempre se ha encontrado entre las llamadas artes mayores o 
bellas artes. Lo curioso es que la mayor parte de los escritores que desean recibir 
formación literaria lo hacen a través del grado de filología, donde la literatura, 
digámoslo así, es una de sus especialidades. Del mismo modo, si ojeamos un 
plan de estudios de bellas artes, como por ejemplo el de la Universidad de 
Salamanca, solo encontraremos en el primer curso una referencia a la literatura 
como tal: la asignatura denominada “Análisis del discurso artístico y literario”. 
A su vez, en el grado de bellas artes de la Universidad de Salamanca se destacan 
cinco menciones (audiovisuales, dibujo, escultura, grabado y pintura) entre las 
cuales no aparece la mención en literatura.

Tal vez esto ocurra en nuestros planes de estudio porque la literatura se ha 
relacionado de una forma más directa con la expresión lingüística (oral o escrita) 
que con la expresión corporal, plástica o musical; siendo reconocidas estas 
últimas como las verdaderas artes mayores. Recuérdese que se denominaba 
“maestro en las tres artes mayores” al artista que mostraba su dominio en la 
pintura, arquitectura y escultura (Morris 2018a).

Con independencia de los cambios sufridos en la terminología o clasificación 
de nuestras artes, y con independencia de la aparente incongruencia de nuestros 
planes de estudios, la literatura es todo un arte, el arte de la expresión verbal, tal 



129Cuando el arte habla de política

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 127-147.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.06

y como recoge la primera acepción de nuestro Diccionario de la real Academia 
Española (DRAE). 

Es un tema de discusión por qué unas novelas son consideradas obras de 
arte y otras no. Tema profundo que no abordaré en este punto. Todos tenemos 
en mente novelas que consideramos una verdadera obra de arte: tragedias de 
Sófocles, obras de Shakespeare, de Cervantes o de Thomas Mann formarían 
parte de este selecto elenco. No son meras narraciones, no son meras historias 
bien contadas, son excelentes ejemplos de lo que es el arte literario. En este 
arte no solo es importante lo que se cuenta, sino cómo se cuenta: “Las obras 
literarias significan más de lo que dicen; si se limitasen a la anécdota y a su 
significado, no pasarían de ser textos lingüísticos cuyo mayor mérito sería la 
univocidad, la claridad, la precisión, la crónica” (Bobes 2017: 9). 

Las obras de arte literarias nos sitúan en una visión del mundo:

Pero un relato literario es mucho más que su historia, sus motivos, su anécdota 
y el desenlace de su conflicto. Es historia, pero situada en una visión del mundo; 
tiene motivos originales y propios, pero instalados en una sociedad que, con 
unos usos, unas costumbres, unos valores éticos y estéticos, les dan sentido 
diversos, polivalentes, no reductibles a un significado único y fijo; finalmente 
el relato destaca a unos personajes que viven una anécdota, que puede ser 
interpretada de muchas maneras y sugiere siempre una lectura muy atenta 
(Ibidem: 9).

Las novelas consideradas arte no se limitan a la anécdota, se inscriben en 
un mundo de la vida, en una visión del mundo, pero a pesar de ello muestran 
una polivalencia de significados. Este es el caso de las obras de Cervantes y de 
otros muchos de nuestros clásicos; lo que en este artículo quisiera mostrar es la 
importancia artística de una de las obras de un escritor no muy conocido por la 
ciudadanía, me refiero a Miguel Espinosa y a su obra Escuela de mandarines. 

La obra que analizaré de Espinosa no es solo una muestra del arte literario, 
además es una novela que habla de política. De ahí el título del presente artículo. 
Ejemplifica de manera magistral un tiempo político cercano a nosotros. Nos 
cuenta el mundo de la vida de un Estado al que llama Feliz Gobernación2. 
Este país estaba formado por seis castas (mandarines, legos auxiliares de los 
mandarines, becarios aspirantes al mandarinazgo, alcaldes que no dejan de ser 
lacayos rurales del Poder, hombres de estaca apodados soldados y el Pueblo) y 
“por encima de las castas reinaban un Gran Padre Mandarín y un Conciliador, 
generalmente Dictador” (Espinosa 1992: 59). Entre tanta casta y verticalidad, 
el personaje del Eremita se atreverá, a través de una peregrinación, a buscar la 
verdad, enfrentándose a todo su mundo sociopolítico. 

2   A lo largo de todo el artículo, cuando haga referencia a términos y conceptos que emplea Espinosa 
en su novela los escribiré como lo hace el autor; es decir, en la mayor parte de los casos la grafía que 
utiliza para sus neologismos es la mayúscula. 



130 Asunción Herrera Guevara

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 127-147.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.06

A nadie se le ha escapado lo que estaba detrás de la obra de Miguel 
Espinosa: corrían los tiempos de la dictadura franquista y nada mejor que 
combatir desde dentro y desde el arte un sistema político como el que aún se 
vivía en la España de los años cincuenta.

Comenzaré el estudio presentando de forma general al escritor, Miguel 
espinosa, y a su obra (1); en un segundo apartado, mostraré la utilización, 
por parte de Espinosa, de un mecanismo literario, el extrañamiento y de otro 
utilizado por ciertos pensamientos filosóficos, la exageración. A través de ellos 
es como debemos interpretar una obra como Escuela de mandarines (2); y, por 
último, analizaré el mundo social, moral y político de la obra de espinosa (3). 

1. Miguel Espinosa y Escuela de mandarines

Miguel Espinosa Gironés nació en Caravaca (Murcia) en 1926 y murió 
en 1982 a la edad de 56 años. Tal vez por su temprana muerte, Espinosa sea 
un escritor poco conocido por la mayoría de los lectores. Desde mi punto 
de vista, esta razón no es la más importante a la hora de explicar por qué no 
se ha convertido en un escritor de extensa difusión entre los lectores. Como 
veremos al analizar Escuela de mandarines, Espinosa no es un escritor de 
lectura cómoda ni fácil, todo lo contrario; estamos ante un escritor de novelas 
que te hacen reflexionar, sus obras están llenas de ideas políticas, sociales y 
éticas, en definitiva, sus novelas y, más concretamente la que pretendo analizar, 
requieren de un estudio tan filosófico como literario. Ahora bien, que nadie se 
lleve a engaño, esta peculiaridad de su obra no impide que, como bien apuntó 
el movimiento New Criticism, en el siglo pasado, cada obra literaria, cada texto 
artístico, posea una polivalencia semántica, de tal modo que caben diversas 
interpretaciones del mismo texto3. Cada lector puede acercarse a la obra de 
Espinosa y realizar una lectura propia, con mayor o menor profundidad, 
más literaria, más filosófica o simplemente puede encontrar en su lectura un 
mundo fantástico plagado de aventuras. No estamos ante un tratado filosófico 
que impida su lectura al público general, estamos ante una auténtica novela. 
Cuestión aparte sería dirimir por qué en el momento presente el lector parece 
rechazar novelas con las características de Escuela de mandarines. 

A pesar de que muchas de sus obras se publicaron póstumamente, como la 
excelente novela La fea burguesía (1990), Escuela de mandarines se publicó 

3  “The New Criticism” es el nombre de un movimiento angloamericano formalista de teoría literaria 
que surgió en la década de los años treinta y cuarenta del siglo XX. El mayor auge lo alcanzaron a 
partir de los años 40 cuando el crítico John Crowe Ranson le da nombre al movimiento con su obra 
The New Criticism (1941). Otras figuras del movimiento son T. S. Eliot, William Empson o Cleanth 
Brooks. Aunque no es una escuela de pensamiento uniforme, sí reconocieron como relevante la teoría 
de la polivalencia semántica del texto artístico.



131Cuando el arte habla de política

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 127-147.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.06

en 1975 tras obtener el Premio Ciudad de Barcelona. La obtención del premio 
no deja de reflejar un hecho curioso: el todavía mundo franquista otorgó un 
galardón a una novela que satirizaba de manera magistral la España de la 
dictadura. Esto tal vez sea una muestra más de la polivalencia semántica de un 
texto; no parece que todos los lectores de mediados de los 70 encontraran un 
paralelismo entre la novela de Espinosa y la sociedad en la que vivían.

Según cuentan los biógrafos del escritor murciano, su primera idea para 
escribir Escuela de mandarines le viene de su odio a la institución académica 
universitaria, en la que veía sumisión, elitismo y endogamia. De este modo 
comienza a escribir en 1954, con el título Historia del Eremita, la novela que 
acabó en 1972 y que llevará por título definitivo Escuela de mandarines. 

La palabra mandarín encaja perfectamente tanto con el desprecio, que 
sentía Espinosa, hacia la sumisión y privilegio presentes en la institución 
académica como con su crítica a la forma política dictatorial. En el Diccionario 
de la Real Academia “mandarín” tiene varias acepciones. Una de ellas, tiene 
que ver con la persona que en China u otros países asiáticos gobierna una 
ciudad o la administración de justicia; otra acepción haría referencia de forma 
figurada a quien influye en ámbitos políticos, artísticos, literarios o sociales. 
Y, por último, se recoge la caracterización popular referida a una persona que 
manda, mandarín como sinónimo de persona mandona.

No es nada azaroso que Espinosa escogiera el término mandarín tanto para 
la casta más privilegiada como para uno de los que reinaban por encima de las 
castas, a saber, el Gran Padre Mandarín. Recordemos que el mandarinato fue 
una de las estructuras más eficientes y duraderas del mundo oriental premoderno 
(Leung 2019). Durante más de dos mil años, los mandarines o literatos-
funcionarios fueron los auténticos poseedores del poder. Desde la época de la 
dinastía Han (desde el año 206 a. C. hasta el 220 d. C.) los mandarines eran 
reclutados a través de exámenes oficiales. En teoría cualquiera podía presentarse 
a estas pruebas, aunque era evidente que solo podían acceder a ellas las personas 
cualificadas y con tiempo para prepararse profundamente. Se debían conocer 
los estudios confucianos de los Cuatro Libros y Cinco Clásicos. El manejo 
de estos saberes permitiría al candidato conocer y ejercer el gobierno sobre 
los hombres (Ichisada Miyazaki 1981). Como curiosidad quisiera mencionar 
que durante el siglo XVIII se contabilizaban, aproximadamente, nueve mil 
mandarines en todo el imperio chino (véase para un estudio pormenorizado 
Gernet 2008).

En nuestro tiempo, la palabra mandarín tiene una connotación negativa; 
o bien como persona mandona y elitista, o bien utilizamos el término 
“mandarinismo” para hacer referencia a un gobierno arbitrario como recoge 
el DRAE.



132 Asunción Herrera Guevara

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 127-147.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.06

En ocasiones, en la propia simbología oriental el mandarín pudo ser visto 
como un ser inútil que dejaba crecer unas uñas larguísimas.

Como iremos viendo, la figura del mandarín encaja perfectamente con 
el contenido y con las ideas políticas que pretendía transmitir la novela de 
Espinosa.

Antes de esbozar el argumento de la novela, me gustaría mencionar 
que tras su publicación aparecieron diversas reseñas de figuras intelectuales 
relevantes en el panorama español de los setenta. Podemos leer reseñas escritas 
por Tierno Galván y José Luis López Aranguren (Aranguren 1976), entre otros. 
Quisiera mencionar uno de los rasgos que señala Tierno Galván como elemento 
definitorio de la novela Escuela de mandarines. Me refiero al componente 
satírico. Para Galván la novela de Espinosa es una gran sátira social con todas 
las características del género, incluida la de acercarse a la utopía: “La utopía 
satírica de Miguel Espinosa Escuela de mandarines es uno de los libros de más 
alcance estético, agudeza de ideas y valor universal que se han publicado en 
España desde hace muchos años, y bien podrá valer como retrato de la sociedad 
de un largo período de nuestra historia, aunque en clave universal, utópica y 
satírica” (Galván). Como veremos, la obra del escritor murciano se sirve de 
ciertos mecanismos literarios y filosóficos para satirizar sobre la sociedad 
española de la dictadura franquista. En una sección posterior analizaré estos 
mecanismos.

Para una completa información sobre la obra, la vida y los comentarios 
críticos a los escritos de Miguel Espinosa recomiendo la página web desarrollada 
por Carmen Carrión Pujante, doctora en literatura española contemporánea por 
la Universidad de Murcia y directora de la editorial El eremita donde se han 
editado y reeditado las obras del escritor murciano. 

He hecho referencia al carácter satírico y utópico de la obra de Espinosa, 
pero me atrevería a afirmar que más que ante una obra utópica nos encontramos 
ante una obra distópica o utopía negativa, si entendemos distopía como 
lo define el DRAE, a saber, como representación ficticia de una sociedad 
futura de características negativas causantes de la alienación humana. Eso sí, 
la califiquemos de utopía, como Galván, o de distopía, como creo que sería 
más correcto, no se trata de una sociedad futura de características positivas o 
negativas para el género humano; de lo que se trata es, sin duda, del retrato de 
una sociedad real que conoce a la perfección nuestro escritor murciano. 

El propio Espinosa, en una carta a Jean Tena recogida en la revista Postdata 
(1987), afirma que con Escuela de mandarines pretendió “una utopía negativa 
del fascismo español”. Lo que entiende el autor por utopía negativa lo podemos 
leer en una nota de su obra:  

Utopizar es hacer propuestas de convivencia, o sea, predicar un nuevo suceso 
político. La utopía describe cómo debe ser la comunidad a través de figuras 



133Cuando el arte habla de política

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 127-147.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.06

positivas. Ahora bien: si abstraemos de una determinada sociedad cuanto es 
contrario al bien, y, convenientemente aislado y delimitado, lo exponemos en 
un libro, habremos creado una utopía negativa, o “expresión de lo que no debe 
ser” (Espinosa 1992: 337).

La distopía (o utopía negativa) presentista de Escuela de mandarines 
proyecta los valores del presente espinosiano en un pasado lejano donde existía, 
hace milenios de milenios, un famoso Estado llamado Feliz Gobernación 
(Espinosa 1992). En este Estado, uno de sus Grandes Padres, también llamado 
Cara Pocha, sintió “bascas de hartazón” y decidió descansar, viajar disfrazado 
de hombre del pueblo y caminar por su extenso reino (Ibidem: 60). En este viaje 
se encontró con el hombre más viejo que “haya podido habitar la realidad y la 
imaginación” (Ibidem: 62), tal sujeto llamado La Vejez le comenzó a relatar 
su historia, su camino de iniciación. Esta historia relatada por La Vejez será el 
núcleo central de la novela de Espinosa. 

La Vejez es el Eremita o el Hombre que Peor habla de la Feliz Gobernación; 
un hombre que vivió en una especie de Estado de Naturaleza alejado de toda 
sociedad y que saldrá en busca de los mandarines tras escuchar los mensajes 
de tres demiurgos: el demiurgo Enclenque quien le concedió el don de intuir la 
justicia, el demiurgo Homínido capaz de concederle el don de amar y, por último, 
Tullido, un demiurgo que le otorgó la capacidad de avergonzarse. En su aldea 
originaria, en su pequeño paraíso, el Eremita abandonó a su amada Azenaia. 
Se dirigió a la Feliz Gobernación, los soldados del Pueblo lo condujeron a la 
ciudad en la que gobernaba la Casta suprema. Como toda Casta suprema que 
se precie se apoyaba en otras castas inferiores: los Legos, los Becarios, los 
Alcaldes y la Gente de Estaca.

El Eremita no sabe leer ni escribir, pero posee una gran memoria, sabe 
escuchar, relatar y componer poemas. Contará con la ayuda de un juglar, 
llamado Miguel Espinosa, quien ordenará y relatará todas sus aventuras y 
andanzas. La misión que debe cumplir La Vejez o El Eremita, dictada por los 
demiurgos, es muy dura; las palabras de Enclenque, el primer demiurgo, no 
dejan lugar a dudas:

Ahora debes dejar tus tierras, bajar a la llanura y visitar el Reino de los 
Mandarines, llamado el Hecho, a fin de que la intención racional, la modestia 
y la espontaneidad combatan la Premeditación y la Impostura con la perenne 
protesta. La misión es muy dura, porque te convertirá en un solitario entre 
novecientos millones. ¿Te angustia? (Ibidem: 74).

La ardua misión del Eremita será mostrar y denunciar el dominio de la 
mentira, la arbitrariedad y la casualidad que imperan en la Tierra. Para alcanzar 
su propósito escuchará los argumentos del Tapicero Reflexivo, un disidente 
discípulo de Lamuro. Siendo Lamuro el jefe de los Mendigos Herejes o 



134 Asunción Herrera Guevara

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 127-147.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.06

excarcelantes, un grupo ideológico que lucha contra la Feliz Gobernación.
Explicada, grosso modo, la trama central de la novela; el lector ya se 

habrá percatado no solo de la invención, con todo lujo de detalles, de un Estado 
corrupto y dictatorial, sino del lenguaje plagado de neologismos que emplea 
Espinosa. Evidentemente, esto obliga al lector a leer las numerosas notas a pie 
de página donde se explican los nuevos términos. 

Pondré un ejemplo sacado de la última cita que he recogido en esta página: 
si nos fijamos denomina Hecho al Reino de los Mandarines. Si vamos a la nota 
explicativa se nos dice: “El Hecho: sinónimo oficial de la Feliz Gobernación. 
La palabra Hecho quería significar `comparecencia dada de una vez para 
siempre, no referible a ninguna anterioridad, no cambiable ni reformable´” 
(Ibidem: 75). De esta manera tan original se nos está explicando cuál es la 
impronta fundamental de ese Estado llamado Feliz Gobernación. Este Reino 
de Mandarines es un estado inalterable, que no se puede cambiar ni reformar, 
en definitiva, no cabe crítica ni disidencia, parafraseando a uno de los filósofos 
más importantes del siglo XX, podríamos afirmar que “La Feliz Gobernación 
es todo lo que es el Hecho”4. 

 	 Recurrir a la invención de términos, de nombres, de conceptos u 
otorgarles otro significado a los ya existentes, permite a Espinosa no solo 
escapar de una censura que podría ver en su obra una crítica de la sociedad 
franquista, sino, igualmente, provocar extrañamiento en el lector, a su vez 
que poder exagerar sus descripciones, objetivo de toda sátira social donde la 
ironía será su gran aliada. Veamos en el siguiente apartado la valía y el uso 
de estos dos mecanismos, el extrañamiento y la exageración, en Escuela de 
mandarines.

2. Extrañamiento y exageración 

Cualquier lector actual que se acerque a la lectura de Escuela de mandarines 
quedará sorprendido tanto por la trama como por el lenguaje que recrea los 
acontecimientos. Digamos que el autor pone la palabra al servicio de la forma 
y crea con esta el contenido. Veamos cómo emplea ciertos mecanismos para 
provocar en el lector una deshabituación del mundo cotidiano e introducirlo en 
una realidad alternativa.

4   Evidentemente me refiero a Ludwig Wittgenstein y a su inicio del Tractatus lógico philosopicus: 
“1. El mundo es todo lo que acaece. 1.1 El mundo es la totalidad de los hechos, no de las cosas” 
(Wittgenstein 1973: 35).



135Cuando el arte habla de política

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 127-147.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.06

Extrañamiento

Esta figura literaria viene de la mano del formalismo ruso y más 
concretamente del escritor Víktor Shklovski (1893/1984). Será en una de 
sus obras, escrita en 1959, Sobre la prosa literaria (1971) donde él mismo se 
declare introductor del término extrañamiento en la teoría literaria. Una primera 
caracterización del término sería la siguiente: “Ruptura de la rutina en el examen 
de un objeto, es decir, acción de modificar las formas, incrementando así la 
dificultad y, por consiguiente, la magnitud de la percepción por parte del lector, 
sometido a un punto de vista inédito” (García Sánchez 2015: 1). A partir de 
esta definición podemos ver claramente que Espinosa es un buen ejemplo de la 
utilización de este mecanismo literario. La ruptura ontológica con lo cotidiano 
hace extraños a los objetos y, por supuesto, dificulta, en un primer momento, 
la percepción de ese nuevo mundo, de esa nueva ontología. En 1926 en su 
obra Tercera fábrica, Shklovski en una frase resume lo que posteriormente 
desarrollará como extrañamiento: “Un artista debe evitar los caminos trillados” 
(Shklovski 2002: 51). El arte literario de Espinosa se aleja definitivamente de 
lo trillado, de lo común, de lo que hemos automatizado en nuestra percepción 
cotidiana. En relación con este punto, el escritor ruso introduce otro novedoso 
concepto para la literatura del siglo XX, el de desautomatización. En “El arte 
como artificio” (1917), Shklovski nos da las claves para comprender el lugar 
que ocupa este concepto en el campo artístico:

La finalidad del arte es dar una sensación del objeto como visión y no como 
reconocimiento; los procedimientos del arte son el de la singularización de los 
objetos, y el que consiste en oscurecer la forma, en aumentar la dificultad y la 
duración de la percepción. El acto de percepción es en arte un fin en sí y debe 
ser prolongado. El arte es un medio de experimentar el devenir del objeto: lo 
que ya está “realizado” no interesa para el arte” (Shklovski 1970: 59-60).

El arte ha de tener como prioritario la transfiguración del objeto. En 
literatura se consigue este fenómeno con la ruptura del vínculo establecido 
entre el significante y el significado. Algo tan aparentemente normal, en el 
mundo literario, como es la metáfora, consigue la desautomización. Las cosas 
son presentadas como nunca habían sido presentadas, se sacan del contexto 
cotidiano y rutinario, provocan extrañamiento, nos llevan a la reflexión e 
incluso debemos hacer un esfuerzo para su comprensión. 

Los neologismos y las constantes explicaciones que necesitan los términos 
acuñados por Espinosa -explicaciones que vienen dadas en notas a pie de página- 
provocan extrañamiento y consiguen la desautomatización. Al comienzo de 
la lectura de Escuela de mandarines, los artefactos neológicos dificultan la 
compresión rápida y automática; a medida que el lector se adentra en la nueva 



136 Asunción Herrera Guevara

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 127-147.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.06

ontología espinosiana, la dificultad va desapareciendo y da paso a la inmersión 
en un nuevo mundo donde la reflexión y la libertad de interpretación juegan 
un papel fundamental. No podemos pensar que el neologismo empleado por el 
escritor murciano nos conduce a un mundo irreconocible, el neologismo funda 
un mundo distinto al cotidiano, pero al mismo tiempo es un mundo reconocible. 

	 Veamos dos ejemplos de neologismos, explicados en las notas de la 
novela, que provocan el extrañamiento y consiguen la desautomatización:

Enmucetados o Ponderados: Especie de catedráticos estatales, adscritos a los 
Centros de Estudios Universales. Se les llamaba Ponderados por mostrarse 
discretos en los encomios de la Feliz Gobernación; con ello pretendían 
diferenciarse de los simples Ditirámbicos y significarse objetivos y científicos. 
Poseían decenas de Ayudantes. La función se alcanzaba por intrigas y 
recomendaciones, tras un aparente examen. Aunque proverbialmente incapaces, 
formaron clase muy orgullosa (Espinosa 1992: 87-88).

Paquetes de tripas: En sentido despectivo, se llamaba paquetes de tripas a los 
hombres del Pueblo, forzados a trabajar en obras públicas. Elidoro, Prefecto 
Urbano, construyó el Palacio de los Compromisos con “cincuenta mil paquetes 
de tripas hurtados a las Provincias”, excepto la Metropolitana, inaugurando así 
la época histórica de la Feliz Gobernación, año 33190 (Ibidem: 88).

El término Enmucetado provoca extrañamiento, el lector no puede 
atribuirle, en su primera lectura, un significado automático; le asignará 
significado tras la lectura de la nota explicativa. Se construye un vínculo entre 
un referente nuevo y un significado ya conocido por el lector. Es decir, el 
significado de Enmucetado es bien conocido por el lector, es un claro ejemplo 
de una figura presente en las instituciones académicas -y quiero pensar que 
en las instituciones académicas de años ha- donde el mérito no era el criterio 
más comúnmente aplicado para alcanzar, dentro de la institución, una categoría 
superior. 

Igual ocurre con “paquetes de tripas”. Este concepto y su significado 
se vincula con un nuevo referente. El concepto empleado por Espinosa nos 
aleja de su significado automático y tras leer la explicación el lector lo asocia 
con el cotidiano concepto de obrero -y más concretamente, los que vivimos 
cierta etapa franquista, lo podemos vincular con la figura del llamado “peón 
caminero”-. El juego referencial y semántico que realiza Espinosa es brillante, 
¿por qué denominar al obrero “paquete de tripas”? La élite de un país, como 
la de la España que se esconde bajo la escritura espinosiana, era muy capaz de 
mostrar su desprecio a quienes “tenían que ganarse sus lentejas” de manera 
“escasamente intelectual”; ¿hay algo más hiriente y elitista que caracterizar a un 
individuo como “paquete de tripas”, una de las partes menos nobles del cuerpo 
humano? Los Enmucetados bien podrían ser un “paquete de neuronas”, pero 



137Cuando el arte habla de política

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 127-147.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.06

nunca un “paquete de tripas” (irónicamente hoy se sabe que nuestro intestino es 
nuestro segundo cerebro, con tantas neuronas como nuestro loado cerebro, pero 
este apunte no lo podían conocer las mentes de los años cincuenta).

Como podemos comprobar con estos ejemplos, el extrañamiento y la 
desautomización nos alejan, en primera instancia, del mundo cotidiano, pero 
ese primer alejamiento no conlleva la construcción de un mundo inverosímil. 
El mundo recreado por Espinosa tiene total verosimilitud, más aún cuando el 
lector pasa del extrañamiento a la reinterpretación del nuevo mundo. Es decir, 
cuando el lector comprende la nueva ontología, el nuevo mundo, es porque ha 
sido capaz de vincularlo a su propia experiencia cotidiana y a su sociedad.

Espinosa emplea el extrañamiento para satirizar lo que bien conoce, 
para satirizar la sociedad en la que vive. La sátira no deja de estar cargada de 
ironía y, en ocasiones, es difícil discernir una de otra. En la definición de sátira 
encontramos su relación con la censura o la ridiculización de algo a través de 
un discurso o una composición; la ironía, a su vez, es una burla disimulada que 
tiene intención, igualmente de ridiculizar o censurar algo o a alguien. Tanto 
la sátira como la ironía han sido mecanismos empleados por la literatura y la 
filosofía. Y como mostraré a continuación, los filósofos satíricos e irónicos han 
empleado la exageración para alcanzar su objetivo.

Exageración

Cualquiera que lea Escuela de mandarines puede acabar pensando que 
todo el texto rezuma exageración. Pero como intentaré mostrar, la exageración 
es la aliada de los pensamientos satíricos e irónicos. El comienzo de la novela de 
Espinosa es claramente irónico: “Hace milenios de milenios existía un famoso 
Estado, llamado Feliz Gobernación, aunque, en verdad, la dicha solo pertenecía 
allí a unos pocos, como descubrirá quien prosiga leyendo” (Ibidem: 59). La 
exageración es una gran aliada de la ironía e igualmente del discurso satírico. 
En la tradición filosófica existe toda una escuela de ironistas que han intentado 
ridiculizar su presente empleando la exageración. Uno de los primeros ironistas 
fue Sócrates, pero, evidentemente el gran ironista de la filosofía moderna será 
el padre del existencialismo, Sören Kierkegaard (Hartshorne 1992). La tesis 
doctoral del danés trata precisamente Sobre el concepto de ironía (1841):

La ironía le sirve (a Kierkegaard), desde muy tempranamente para combatir el 
decadente “Espíritu de su época”. Al igual que Sócrates, empleará la ironía para 
ocultar sus ideales. La pedagogía socrática aparenta ignorancia y, simulando 
dejarse instruir, cultiva a los demás. Kierkegaard, a través de la ironía, fingió 
dejar en pie lo establecido y de ese modo pudo llevarlo a su ruina (Herrera 
Guevara 2005: 24-25).
  



138 Asunción Herrera Guevara

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 127-147.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.06

El artilugio del que se sirvió Kierkegaard para ser irónico fue la 
pseudonimia. Sin adentrarnos en la profundidad de su obra, cabe destacar 
cómo crea todo un mundo de fantasía, con sus diferentes pseudónimos, para 
alejarse de su sociedad y, al mismo tiempo, censurarla y ridiculizarla. El propio 
Kierkegaard reconoce en su Diario íntimo, obra publicada tras la muerte 
del pensador danés, que, sabiendo el terror que podía ocasionar, entre sus 
conciudadanos, una crítica directa a la sociedad de su tiempo empleó el humor 
y la ironía para hacer reflexionar a los daneses sobre los males de su época 
(Kierkegaard 1955: 291). 

Espinosa no emplea la pseudonimia pero sí crea todo un mundo de fantasía 
donde poder ridiculizar y censurar todo lo que detestaba de su tiempo. Como 
comenté en páginas anteriores, el propio escritor define su obra como utopía 
negativa o “expresión de lo que no debe ser”. Espinosa se sitúa en la estela 
de aquellos filósofos atribulados (Herrera Guevara 2005) que han pretendido 
con la ironía, el extrañamiento y la exageración denunciar el “Mal radical” de 
su época. Kierkegaard fue uno de ellos, pero más cercano a la época que le 
tocó vivir a Espinosa es el filósofo frankfurtiano T. W. Adorno. Adorno, con 
su filosofía, no dejó títere con cabeza en su vagabundear por una sociedad 
malograda como la suya propia; donde el fascismo recorrió toda Europa y 
donde los campos de exterminio se convirtieron en sello de identidad de su 
momento histórico. 

Me gustaría detenerme en dos sentencias adornianas que encajan 
perfectamente con el espíritu de la obra espinosiana: “No cabe la vida justa 
en la vida falsa” (Adorno 2001: 37) y “solo la exageración es verdadera” 
(Horkheimer y Adorno 1998: 162). 

La primera de estas sentencias la podemos encontrar en la obra de Adorno 
Minima moralia publicada en 1951. El pensador alemán reflexiona desde la 
vivencia del fascismo en Alemania y desde los horrores acontecidos en la 
Segunda Gran Guerra. Como expresa el subtítulo de Minima moralia, Adorno 
reflexiona desde la vida dañada. No se refiere, el filósofo frankfurtiano, tan 
solo a una vida individual dañada sino a toda la sociedad, la vida colectiva está 
igualmente dañada. Para curar este daño, es preciso emanciparse, ahora bien, 
“no hay emancipación posible sin la emancipación de la sociedad” (Adorno 
2001: 174). Este es el sentir del aforismo “no cabe la vida justa en la vida 
falsa”: no podremos llevar una vida buena, no podremos desarrollar nuestra 
idea de bien, si no estamos inmersos en una sociedad con una vida justa, es 
decir, una sociedad donde se busque el bien para todos por igual. 

Espinosa bien pudiera asumir la sentencia adorniana; el escritor murciano, 
con su crítica mordaz a la sociedad de su tiempo, muestra “lo que no debe ser” 
con la esperanza de vislumbrar una sociedad justa donde los individuos puedan 
desplegar sus proyectos de vida buena.



139Cuando el arte habla de política

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 127-147.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.06

Tanto filósofos como Adorno, como escritores tales como Espinosa, ven 
necesario mostrar los desgarros y las fisuras del mundo que habitan, provocar 
extrañamiento entre sus conciudadanos, con el fin de que reflexionen y puedan 
trastocar la sociedad que les ha tocado vivir. Todas estas tareas se incitan dentro 
de un marco lingüístico abrupto donde la exageración cobra un gran peso.

“Solo la exageración es verdadera” es una de las sentencias adornianas para 
tener en cuenta, si queremos comprender la obra del pensador alemán. Lo que 
se expresa en esta sentencia es una idea presente en el psicoanálisis; de hecho, 
el propio Adorno nos dirá que “en el psicoanálisis nada es tan verdadero como 
sus exageraciones” (Adorno 2001: 47). La exageración es lo que posibilita la 
llamada de atención al ciudadano, lo que le lleva a la reflexión. Es preciso 
describir la sociedad que se pretende censurar con un anteojo de aumento; el 
ironista debe abultar lo malo existente a fin de desenmascarar una sociedad 
fallida. La exageración es una ayuda del pensador irónico para mostrar al lector 
la injusticia de una sociedad que ha reducido todo lo racional a dominio. 

Espinosa sigue la estela de los filósofos ironistas y muestra de manera 
abrupta y exagerada el mal de su tiempo. Eso sí, no nos olvidemos que para 
todo ironista “en la exageración está la verdad”. 

3. Mundo social, moral y político de Escuela de mandarines

Mundo socio-moral

En filosofía moral se suele afirmar que existen, desde la Modernidad, 
dos formas de dar legitimidad a nuestros juicios morales: o bien apelando a 
la moralität kantiana, o bien introduciéndonos en la sittlichkeit hegeliana5. El 
término kantiano se ha traducido como moralidad y el hegeliano como eticidad 
o costumbridad. Para el tema del presente artículo no puedo profundizar en estas 
concepciones de fundamentación moral; pero sí debo esbozar su significado 
para poder mostrar cómo se dan en la obra espinosiana.

Entiendo que cuando un filósofo, o un escritor, apela a principios abstractos 
y universales para justificar lo ético, estaría dentro de lo que Kant denominó 
moralidad. Mientras que aquellos pensadores que justifican o fundamentan lo 
ético teniendo en cuenta la costumbridad o eticidad se mueven en el terreno 
de la sittlichkeit. Un apunte más, la eticidad hegeliana, si bien en ocasiones 
se ha traducido como costumbridad, considero que una buena traducción al 
castellano sería “lo sabido y querido por todos” (Herrera Guevara 2000). 

5   En la filosofía del siglo XX, la modernidad de pensadores como Jürgen Habermas intenta 
conciliar ambos tipos de fundamentación moral, es decir, constelar la fundamentación kantiana con la 
hegeliana véase Escritos sobre moralidad y eticidad (Habermas 1991). 



140 Asunción Herrera Guevara

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 127-147.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.06

Cuando pensamos en términos de moralidad, surgen las referencias 
clásicas al sujeto ético racional, a la moral autónoma de este mismo sujeto, a 
la libertad transcendental que puede fundamentar la acción moral y, como no, 
en definitiva al imperativo categórico kantiano en sus dos formulaciones: “obra 
solo según una máxima tal que puedas querer al mismo tiempo que se torne ley 
universal” (Kant 1981: 72) y “obra de tal modo que uses la humanidad, tanto en 
tu persona como en la persona de cualquier otro, siempre como un fin al mismo 
tiempo y nunca solamente como un medio” (Ibidem: 84). 

Si volvemos los ojos sobre la eticidad, nos encontramos con “lo sabido 
y querido por todos”. Al movernos sobre este terreno, la comunidad tendrá 
mucho más peso que el sujeto ético autónomo propuesto por Kant. El sujeto 
hegeliano si quiere justificar su acción moral deberá ajustarse a la ley de la 
comunidad. Uno de los más claros ejemplos es el análisis que hace Hegel de la 
tragedia de Sófocles Antígona en su obra Fenomenología del espíritu (1807). 
El punto que destacar de la tragedia griega es el conflicto entre Antígona, 
hija de Edipo, y su tío y rey tebano Creonte por el entierro de uno de los 
hermanos de Antígona, Polinices. Tras la batalla de Tebas, donde se enfrentan 
dos hermanos de Antígona, Polinices y Eteocles, el segundo es enterrado con 
todos los honores, por mantenerse fiel a Tebas, pero el primero se mantiene sin 
enterrar por orden de Creonte al traicionar a la ciudad. Antígona, siguiendo la 
ley de la familia, la ley divina, que no la ley de la ciudad, pretende enterrar a su 
hermano desafiando a Creonte. Es el conflicto entre la ley humana, defendida 
por Creonte, y la ley divina, mostrada por Antígona. ¿Qué es lo correcto 
moralmente? El conflicto entre eticidades, “muestra la escisión insoportable 
y sin salida” de la tragedia, pero se resolverá imponiéndose una de ellas, esa 
imposición nos marcará lo correcto; en este caso, la ley de la ciudad (Valcárcel 
1988: 199). 

Toda la trama de la novela de Espinosa nos muestra una sittlichkeit concreta, 
“lo sabido y querido por todos” en ese estado llamado Feliz Gobernación. A lo 
largo de toda la novela se nos dan múltiples ejemplos de la eticidad censurada. 
Veamos el caso con diferentes ejemplos:

En la nota 4 de la Introducción se define lo que son las Sentencias 
promulgadas por un Gran Padre: “El Gran Padre interpretaba los hechos 
mediante Sentencias o Pronunciaciones que calificaban los sucesos y establecían 
el bien y el mal, el sentido el sinsentido, la ortodoxia y la heterodoxia en cada 
instante” (Espinosa 1992: 68). Estaríamos ante una moral heterónoma, donde 
lo correcto e incorrecto, desde el punto de vista moral, lo decide un Gran Padre, 
no el sujeto autónomo de la moralidad kantiana. 

Al definir lo que son los llamados Preceptistas Asociados para la Salvación 
de los Justos, se nos explica cómo la feliz Gobernación enseña una sittlichkeit 
a sus ciudadanos a través de la educación:



141Cuando el arte habla de política

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 127-147.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.06

Preceptistas Asociados para la Salvación de los Justos: Famosa Congregación 
de mentores castos y retraídos, fundada por un tal Imbecio, hacia el año 770230. 
Educaban los hijos de los Legos y Grandes Legos. Según Cambazzio, “elegían 
sus alumnos entre las familias poderosas, minutaban caro y prometían Cielos”. 
Instruyeron durante milenios a la casta gobernante, por lo cual devinieron muy 
influyentes. Despreciaban a otras Asociaciones similares, como los Hermanos 
Reunidos Para la Educación Beatífica y los Mentores Agrupados para la 
Enseñanza Conformista (Ibidem: 100).

Como todo sistema político dictatorial, el arma más poderosa de este 
poder es la falta de libertad y el seguimiento estricto de la ortodoxia hasta 
en lo más nimio. Así, por ejemplo, en una escena donde el Eremita, tras ser 
detenido por los soldados, descansa en el Parador de Cimón, se establece 
un diálogo irónico entre el Eremita y el posadero donde se refuerza la idea 
de la imposibilidad de escapar de lo establecido por la eticidad que impera, 
incluso en las cosas tan aparentemente insignificantes como son las cosas 
del comer: el posadero afirma servir de primera y forzosamente carnero, a 
lo que el Eremita le recrimina su actitud acusándolo de dictador. A lo que 
el posadero responde: “Impongo el guiso de carnero por realizar el Bien 
Común, que, según aprendí de cierto Candocio, Mentor del Hecho, mi 
cliente, a todos conviene. En esta casa no existe libertad para rehuir lo mejor, 
que sería permitir bobadas en perjuicio de los comensales” (Ibidem: 98-99). 
Incluso solicitada, por el Eremita, la posibilidad de ayunar, el posadero es 
contundente en negar la posibilidad de salirse de la ortodoxia establecida: 
“¡Ni pensarlo! [...] Ya sabes que las autoridades no concedéis licencia para el 
mal, porque nos amáis, como puntualizó aquél Candocio”. 

Una muestra más de la eticidad de Escuela de mandarines se encuentra 
en los capítulos 42 y 43 titulados Inflación de virtudes y La Ira del Justo. El 
personaje Celedonio relata al Eremita, en estos capítulos, lo que ocurre cuando 
llegan extranjeros al Imperio; estos pretenden ser tan escrupulosos con las 
costumbres, con “lo sabido y querido por todos”, que lo que consiguen es 
una inflación de virtudes y una situación caótica por su empeño y celo. Ante 
tal conflicto “el Procónsul Didipo, Valedor de la Feliz Gobernación y Égida 
de las costumbres” resuelve el problema decretando nuevas normas, tal cosa 
es posible, por la sentencia que el mismo repite: “la tradición renueva a la 
tradición” (Ibidem: 373): “Expresión inventada por el propio Didipo para 
justificar los cambios sin contradecir su título de Padrino y Tutor de la Tradición. 
Los sucesivos Dictadores la transformaron en doctrina” (Ibidem: 377). 

Este último ejemplo nos muestra la imposibilidad de escapar de la 
Tradición impuesta por el Poder. Poder y Tradición forman un círculo cerrado 
que justifica todo lo que se denomina bien y mal en la Feliz Gobernación.



142 Asunción Herrera Guevara

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 127-147.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.06

El único personaje capaz de rebelarse y escapar al adoctrinamiento de una 
sittlichkeit autoritaria y dogmática es el Eremita. El Eremita o La Vejez es el 
individuo ético kantiano, autónomo, el héroe ético, que, en cumplimiento de 
la más alta moralidad, decide vivir su peripecia personal y social como una 
aventura irrepetible (Savater 1997: 334).

Mundo sociopolítico

Como vengo remarcando a lo largo del presente artículo, la novela Escuela 
de mandarines es una sátira de una determinada sociedad política. Publicada en 
la España de los años 70, la forma política criticada es ciertamente la dictadura 
española. Leída en el momento presente, no solo nos rememorará tiempos 
pasados, sino que bien puede ser leída como una crítica al sistema endogámico 
y corrupto que se esconde tras nuestro sistema político democrático. Las 
democracias actuales están averiadas, evidentemente no a la manera de un régimen 
totalitario, pero tienen numerosos fallos: la industria cultural esconde demasiados 
“mandarines” y, como otro ejemplo de nuestras sociedades fallidas, se siguen 
dando “castas” (aristócratas y famosos de toda índole, políticos, trabajadores, 
working-poors y pobres endémicos, entre otras separaciones de clase). 

Existen numerosos problemas políticos y morales no resueltos en nuestras 
democracias que devuelven la actualidad a una novela como la que estoy 
analizando. Incluso con la gran distancia que existe entre una dictadura y una 
democracia, Escuela de mandarines nos enseña los fallos del poder, en general, 
aunque luego ese poder se concrete en un sistema político u otro.

Alguien podría objetar que la novela de Espinosa se mueve por el terreno 
de lo que no debe ser, pero que no aporta una alternativa política concreta. 
Es evidente que en una obra como Escuela de mandarines no podemos 
encontrar la respuesta a cómo salir de un sistema político autoritario, corrupto 
y endogámico. Como comenté en un apartado anterior, no es una utopía lo que 
encontramos en la novela, sino una utopía negativa o distopía.

Escuela de mandarines transmite la misma idea que pretendió transmitir 
Giusseppe Tomasi di Lampedusa en su espléndida novela El gatopardo (1958); 
la idea central de la obra de Lampedusa bien pudiera ser suscrita por Espinosa: 
las dificultades para provocar un verdadero cambio político dentro de un orden 
existente. 

En El gatopardo:

El joven y camaleónico Tancredi, sobrino de Fabricio Corbera, príncipe de 
Salina, explica, en pocas palabras, a su aristocrático tío, la necesidad de adherirse 
a los nuevos cambios políticos que se avecinan, la revolución garibaldina, con 
la única intención de que todo siga igual: “si queremos que todo siga como está, 
es preciso que todo cambie” (Di Lampedusa 1980: 35) [...] Los aristócratas 



143Cuando el arte habla de política

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 127-147.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.06

sicilianos como el príncipe de Salina y Tancredi temen los nuevos cambios 
traídos por la revolución tricolor. Cada uno a su manera pretende que todo siga 
igual, que nada cambie (Herrera Guevara 2005: 143).

Una conversación al final de la obra de Lampedusa confirma la sentencia de 
Tancredi. La escena tiene lugar en el palacio del príncipe de salina, Donnafugata, 
el príncipe recibe en su despacho a un represente del nuevo régimen llamado 
Aimone Chevalley de Monterzuolo. El burócrata viene a ofrecer al príncipe 
un puesto en el Senado (el funcionario le ofrece al aristócrata, al mandarín, 
representante del viejo régimen, un puesto en el nuevo régimen). Sicilia parece 
despertar al nuevo régimen bajo la dirección de los mismos mandarines que 
defendían el orden feudal. Don Fabrizio, el príncipe, rechaza el puesto; en su 
lugar propone al alcalde corrupto, considerado un chacal, de Donnafugata, 
Calogero Sedàra; él debería asumir el puesto en el Senado. Ahora bien, la novela 
no se queda en este punto, no solo denuncia cómo los viejos mandarines, si 
quieren, pueden seguir en el poder, sino que, mostrando, como ha mostrado a lo 
largo de sus páginas, el carácter político y moral del alcalde, nos enseña cómo 
los sucesores de los viejos mandarines pueden ser peores, son hombres sin 
cultura y sin escrúpulos “hábiles en enmascarar [...], en acomodar sus concretos 
intereses particulares a las vagas idealidades públicas” (Di Lampedusa 1980: 
156). El funcionario, con optimismo, augura una nueva administración que lo 
cambiará todo. La respuesta del príncipe de Salina nos estremece: 

Todo esto no tendría que durar, pero durará siempre. El siempre de los hombres, 
naturalmente, un siglo, dos siglos... Y luego será distinto, pero peor. Nosotros 
fuimos los Gatopardos, los Leones. Quienes nos sustituyan serán chacalitos y 
hienas, y todos, gatopardos, chacales y ovejas, continuáremos creyéndonos la 
sal de la tierra (Ibidem: 159).

Sustituyamos gatopardos por mandarines y encontraremos una parecida 
reflexión en Escuela de mandarines. En la última página de la novela el Eremita 
o la Vejez hace una pregunta central a un Gran Padre o Cara Pocha: 

-Exquisito Cara Pocha, silo de delicadezas, alacena de melosidades, asilo de 
beatitudes, botica de espiritualidades, manos mórbidas, ruina feudal, ¿por 
ventura existirán mandarines dentro de cincuenta milenios? - preguntó.
El Intérprete de los Hechos [...] miró larga y piadosamente a la Vejez, incurriendo 
otra vez en heterodoxia, pues un Gran Padre no podía observar piadoso.
-No lo sabemos- susurró- (Espinosa 1992: 607).

El escepticismo se trasluce tras las palabras del Gran Padre: no sabemos si 
dentro de cincuenta milenios existirán los mandarines.



144 Asunción Herrera Guevara

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 127-147.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.06

El contrapunto a este escepticismo lo encontramos en el personaje del 
Eremita: a lo largo de todo su viaje está preocupado por el Saber, por la Verdad 
y la Belleza. Incluso en el Epílogo de la obra, vuelve a preguntar dónde está la 
verdad (Ibidem: 604). La pregunta es una pregunta ilustrada y un clásico de la 
filosofía; pero me gustaría subrayar que el Eremita actúa, en su búsqueda de la 
verdad, de una manera foucaultiana: intenta prestar oído al ronroneo del mundo 
y percibir imágenes que nunca han llegado a encontrar su poso en la Historia o 
incluso descifrar en lo dicho lo no dicho (Habermas 1989: 285-349). El Eremita 
pretende, como la arqueología y la genealogía del saber de Foucault, sacar a la 
luz las reglas de exclusión por las que dentro de los discursos se determina la 
verdad de los enunciados; para posteriormente investigar cómo se forman los 
discursos, por qué aparecen y vuelven a desaparecer. Con esta metodología, 
la Vejez encuentra las estructuras de la Feliz Gobernación que posibilitan la 
verdad o falsedad de los discursos históricos. Cada vez que nos adentramos 
más en la lectura de la novela, observamos que en la Feliz Gobernación toda 
Verdad, Sabiduría o Belleza están bajo el Poder. El Poder con mayúscula 
que hostiga Espinosa en su novela es el depositario de la Verdad. Un último 
ejemplo lo encontramos en el capítulo 70 titulado Declaración en juicio, el 
Eremita, llevado por los soldados que lo retienen, presencia un juicio contra 
un predicador de un calendario. Como voz de la acusación aparece un Adjunto 
Interino del Mandarín Adjunto al Mandarín Interrogador de los Advenidos 
(título que no deja de ser una muestra de la fuerte jerarquía y burocracia de la 
Feliz Gobernación), el adjunto en cuestión deja claro en el juicio quién es el 
depositario de la verdad, dice al reo: “Debo advertirte que no hay más sabiduría 
que la nuestra, depositaria de la verdad; por eso castigamos la pretensión de 
enseñar y poseer la palabra. ¿Has entendido? Quien se declara iluminado por 
el vocablo, mandarín se declara, lo cual merece castigo” (Espinosa 1992: 583-
584). 

Esta afirmación de la maquinaria mandarinesca parece imposibilitar 
cualquier cambio político. ¿Es posible derrocar los sutiles mecanismos y 
estructuras de la Feliz Gobernación con sus mandarines al frente? Es la pregunta 
final del Eremita o la Vejez al Caro Pocha, un Cara Pocha, recordemos, hastiado 
de la Feliz Gobernación al que cuenta sus aventuras.

El “no lo sabemos” del Cara Pocha parece que nos invita al escepticismo, 
pero desde luego no a la desesperanza. Recordemos que el desesperado espera 
la posibilidad del mal y, por el contrario, a continuación del “no sabemos”, 
Escuela de mandarines nos ofrece un atisbo de esperanza:

-Exquisito Cara Pocha [...] ¿por ventura existirán mandarines dentro de 
cincuenta milenios?-preguntó.
[...]



145Cuando el arte habla de política

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 127-147.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.06

-No lo sabemos -susurró-; por eso guardaremos en la memoria tu narración, que 
dictaremos cuidadosamente a escribanos, apenas alcancemos la Ciudad.
-Hace milenios que ya dicté estas y otras cosas a Miguel Espinosa, el Juglar de 
Azenaia -aclaró la Vejez.
-Pues las buscaremos, las contrastaremos y las publicaremos con su nombre 
de autor, para que aparezca unido al tuyo y al de Mercedes. Así, mientras haya 
belleza, existamos o no existamos, los hombres podrán aprender y solazarse en 
la Escuela de Mandarines que tú viviste y él escribió -contestó el Gran Padre 
(Ibidem: 607).

Podemos esperar la posibilidad del bien a través del arte, en este caso, del 
arte literario y, sobremanera, la esperanza es capaz de aflorar cuando el arte 
habla de política, como ocurre en la novela Escuela de mandarines.



146 Asunción Herrera Guevara

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 127-147.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.06

Referencias bibliográficas:

Adorno, T. W. (2001), Minima moralia. Madrid: Taurus.
Adorno T. W. y Horkheimer, M. (1998), Dialéctica de la Ilustración. 

Madrid:Trotta.
Aranguren, J. L. (1976), “Miguel Espinosa, figura emblemática de una 

desescolarización cultural”. En Estudios literarios (pp. 281-304). Madrid: 
Gredos.

Bobes Naves, C. (2016), “Introducción”. En A. Hernández García, Residencia 
de quemados. Oviedo: Luna de Abajo.

Di Lampedusa, G. T. (1980), El gatopardo. Barcelona: Argos Vergara.
Espinosa, M. (1987), “Carta a Jean Tena”. En Revista Postdata, 4, p. 47.
--(1990), La fea burguesía. Madrid: Alfaguara.
--(1992), Escuela de mandarines. Madrid: Alfaguara.
Galván, T. Reseña en: https://gredos.usal.es/bitstream/handle/10366/63063/

RTXXIX~N649~P51.pdf?sequence=1&isAllowed=y
García Sánchez, M. (2015), Diccionario Español de Términos Literarios 

Internacionales, dirigido por Miguel Ángel Garrido Gallardo. Madrid: 
CSIC.

Gernet, J. (2008), A History of Chinese Civilization. Cambridge University 
Press.

Habermas, J. (1989), El discurso filosófico de la modernidad. Madrid: Taurus.
--(1991), Escritos sobre moralidad y eticidad. Barcelona: Paidós.
Hartshorne, M. H. (1992), Kierkegaard: el divino burlador. Madrid: Cátedra.
Herrera Guevara, A. (2000), La ética en la espiral de la Modernidad. Gijón: 

VTP.
--(2005), La historia perdida de Kierkegaard y Adorno. Madrid: Biblioteca 

Nueva. 
Kant, I. (1981), Fundamentación de la metafísica de las costumbres. Madrid: 

Espasa-Calpe.
Kierkegaard, S. (1955), Diario íntimo. Buenos Aires: Santiago Rueda.
Leung, V. S.H. (2019), The Politics of the past in early China. Cambridge: 

Cambridge University Press.
Miyazaki, I. (1981), China´s Examination Hell. New Haven and London: Yale 

University 
Press. 
Morris, W. (2018a), Arte y artesanía. Palma de Mallorca: José J. de Olañeta, 

Editor.
--(2018b), Las artes menores. Palma de Mallorca: José J. de Olañeta, Editor.
Savater, F. (1997), Ética como amor propio. Barcelona: Grijalbo Mondadori.



147Cuando el arte habla de política

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 127-147.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.06

Shklovski, V. (1970), “El arte como artificio”. En Todorov, Tzvetan, Teoría de 
la literatura (pp. 55-70). Madrid: Siglo XXI.

--(1971), Sobre la prosa literaria. Barcelona: Planeta.
--(2002), Third Factory. Illinois: Dalkey.
Valcárcel, A. (1988), Hegel y la ética. Barcelona: Anthropos.
Wittgenstein, L. (1973), Tractatus Logico-Philosophicus. Madrid: Alianza 

Universidad. 
 




