Saint-Pierre: placer util a la sociedad. Una
vision cosmopolita y universalista para

el movimiento pacifista y la construccion
europea

Saint-Pierre: pleasure useful to society. A
cosmopolitan and universalist vision for the
pacifist movement and european construction

Alejandro Pla Alfonso!
Universitat Jaume I (Espafia)

Recibido: 21/10/2024
Aceptado: 16/12/2024

Resumen

Saint-Pierre es el responsable de numerosos proyectos de reforma
que reunio6 en los 16 volumenes de sus Obras de politica y de moral (1733-
1741). Con voluntad politica de reforma, quiso impulsar el deseo y, mas
particularmente, el deseo de destacar, de ser estimado; en otras palabras de
ilustrarse mediante las propias cualidades y méritos hacia el bienestar colectivo.
Las acciones se juzgan por los resultados que producen en términos de dolor y
placer, implicando un calculo del bien y del mal producido a escala colectiva;
por eso, podemos ver en Saint-Pierre, antes que en Jeremy Bentham, a uno
de los primeros utilitaristas. Su postura ética implica un rechazo de la moral
del deber y la intencion. Ademas, es casi seguro que en términos de filosofia
politica tanto Kant como Fichte o Saint-Simon tuvieron acceso a la extensa
obra de Saint-Pierre por mediacion de uno de sus admiradores de juventud:
Rousseau.

Palabras-clave: placer, ética, utilidad, meritocracia, politica, paz,
benevolencia.

Abstract

! (soyalexpla@gmail.com). Articulos: Malebranche: el placer dindmico y ordenado, SCIO. Revista
de Filosofia, n° 20, Julio de 2021; El neoepicureismo y la concepcion del placer en Charles de Saint-
Evremond, Pensamiento, vol. 78 (2022), n° 300; Pierre Nicole, un pesimista con proyecto, Revista de
Filosofia de la Universidad de Costa Rica, vol. 62 (2023) no163 (mayo-agosto 2023).

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 57-78. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.03



58 Alejandro Pla Alfonso

Saint-Pierre was responsible for numerous reform projects that he collected
in the 16 volumes of his Works on Politics and Morals (1733-1741). With a
political will to reform, he wanted to promote desire and, more particularly,
the desire to stand out, to be esteemed; in other words, to enlighten oneself
through one's own qualities and merits towards the collective welfare. Actions
are judged by the results they produce in terms of pain and pleasure, implying a
calculation of the good and evil produced on a collective scale; for this reason,
we can see in Saint-Pierre, before Jeremy Bentham, one of the first utilitarians.
His ethical position implies a rejection of the morality of duty and intention.
Moreover, it is almost certain that in terms of political philosophy, Kant, Fichte
and Saint-Simon all had access to Saint-Pierre's extensive work through one of
his youthful admirers: Rousseau.

Keywords: pleasure, ethics, utility, meritocracy, politics, peace, benevolence.

Introduccion

Charles-Irénée Castel, conocido como el abad de Saint-Pierre, nacio el 13
de febrero de 1658 en el seno de una familia de la nobleza de la Baja Normandia
protegida por la casa de Orleans. Estudi6 en el colegio de los jesuitas de Ruan
primero y de Caen mas tarde. En el Collége du Mont de Caen ensefiaba en esa
época Pierre Cally, uno de los pioneros en profesar la filosofia de Descartes. Este
dato es relevante pues Saint-Pierre reivindicara en distintas ocasiones su defensa
del cartesianismo, recordando que las verdades demostradas en metafisica son
necesarias paralamoral. Mantendra contacto con otros defensores del cartesianismo
como Francois Lamy, Régis y Nicolas Malebranche. Fue su Proyecto de paz
perpetua una valerosa profesion de fe pacifista en una época de cruenta rivalidad
entre los monarcas reinantes. El filosofo normando pronosticé la aparicion de lo
que hoy denominariamos una federacion europea destinada a la preservacion de
la paz a toda costa. Fallecido Luis XIV, sera uno de los primeros en iniciar una
rigurosa critica del absolutismo. Asi, su Discurso sobre la polysynodia (1718)
fue considerado escandaloso durante la Regencia y le valid la expulsion. En la
recta final de su vida se entrevistd con Federico II de Prusia para presentarle su
Proyecto de paz perpetua. Muri6 en Paris el 29 de abril de 1743. El proposito
de este articulo es analizar la ética de la reciprocidad propuesta por Saint-Pierre,
dirigida a quienes se alejan de lo esencial de la religion —la practica de la justicia
y la benevolencia— y se creen salvados por cumplir la liturgia y las ceremonias.
También se abordara su original vision de utilitarismo moral, medido en funcién
del numero de personas que minimicen sus dafios y aumenten sus placeres. Toda
accion politica, sea de la administracion como del ciudadano y de todas las
instituciones que entrelazan la sociedad, debera realizarse y sera juzgada en aras

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 57-78. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 hitps:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.03



Saint-Pierre: placer util a la sociedad. Una vision cosmopolita 59
v universalista para el movimiento pacifista y la construccion europea

de la utilidad publica. De manera andloga estudiaremos como el abate entiende
que esta prosperidad en torno a su particular Idea de Bien —la utilidad publica— se
ha de organizar con una monarquia renovada basada en el modelo de la sociedad
culta y meritocratica. Para conocer la misma, conviene recordar ademas el papel
de dicha monarquia en términos supranacionales, pues entendemos fundamental
que su Proyecto de paz perpetua representa no sélo una vision cosmopolita y
universalista, sino también un vanguardismo en mejoras politicas, econémicas
y sociales en ciernes del Siglo de las Luces. Veremos, en fin, de qué modo sus
posturas filosoficas beben de Descartes para apoyar la existencia de Dios y el
dualismo, pero también de Abbadie por hacer del sentimiento y la autoestima los
cimientos de la moralidad. Finalmente, subrayaremos la influencia de Leibniz en
la reconciliacion de la felicidad particular con la felicidad de todos, dentro de la
preferencia de Dios por lo mejor, y en la fe en la perfeccion.

1. La etiqueta de ‘utopico’

La situacion politica en Europa se hallaba en tension. El siglo de Luis XIV
—como dird Voltaire— habia colocado al pais en una situacion preponderante
en el tablero europeo. Aunque los tratados de Utrecht (1713) y Rastatt (1714)
habian puesto fin a la Guerra de Sucesion, para algunos pensadores Europa
estaba enferma de guerra. Para ello ningin antidoto mejor que un proyecto
de paz perpetua. Sabido es que el abate se inspir6 no sé6lo en la confederacion
helvética y en la del Sacro Imperio, sino también en el proyecto de Enrique IV
y en la idea leibniziana —Leibniz y Saint-Pierre mantuvieron correspondencia
tras la lectura que el primero hace del libro, que el mismo abate envia a
Leibniz— de reconstruir la unidad de la civilizacion cristiana de Europa.
Conviene matizar que Leibniz establece los fundamentos juridicos de la paz
sobre una razon reguladora, inmanente y a la vez trascendente, que remite en
definitiva al Dios de la Teodicea como fuente del bien del universo y, por lo
tanto, el bien que es la felicidad de las naciones europeas en paz: “Se pueden
observar dos tendencias o posiciones contrapuestas: una tendencia mas realista,
la de Leibniz; y otra mas claramente utopica, la de Saint-Pierre” (Bello 2010:
130). Ambos representan, en cualquier caso, los primeros pasos del Siglo
de las Luces al alzarse como dos esfuerzos considerables para enriquecer el
concepto de paz. Aunque los dos tomaron a la unién alemana como modelo
de federacién que debia extenderse internacionalmente, este supuesto serad
cuestionado por Leibniz, para quien el federalismo sélo puede servir como base
a un nacionalismo que quiera evitar el absolutismo, debiendo buscarse otras
vias de cooperacion cientifica: “La filosofia de Leibniz proporciona una base
metafisica de tintes universalistas a los planteamientos federalistas, algo de lo
que carecian las propuestas de Rousseau y de Saint-Pierre, reducidas a Europa,

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 57-78. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.03



60 Alejandro Pla Alfonso

y que luego retomara la propuesta cosmopolita de Kant” (Roldan 2015: 115).

Los dos primeros volumenes publicados fueron los conocidos y comentados
por Leibniz en sus Observaciones sobre el proyecto de una paz perpetua de
M. L’Abbé de Saint-Pierre. Habia querido contar con Leibniz para difundir
sus ideas, tal y como advierte la investigadora Concha Roldan: “Necesitaba
encontrar apoyos entre los pensadores de mas renombre y, considerando a
Leibniz como alguien que ejercia una especie de dictadura intelectual en
Europa, su aprobacion le era en extremo valiosa” (Roldan 2015: 114). Asi pues,
enviara a Leibniz el 20 de enero de 1714 el texto de su Proyecto. La critica
de Leibniz se centra en tres frentes: la ausencia y/o error de interpretacion de
los antecedentes historicos —el modelo aleman se antoja poco acertado tanto
por la diferencia de sus origenes historicos como por la divergencia de su
finalidad politica—, la carencia de una perspectiva psicologico-antropoldgica
en sus juicios y, lo mas importante, su erréoneo analisis politico y juridico de
los actores, esto es, los estados cristianos que deberian adoptar dietas o tratados
para introducir una confederacion de estados en Europa y, sobre todo, los
gobernantes de los mismos, con cuyo beneplacito habria que contarse. No es
que el proyecto de Saint-Pierre no sea factible y deseable, sino que no se puede
pretender llevarlo a cabo desde la ingenuidad antropologica. Un par de afios
antes de que éste le enviara su escrito Leibniz ya habia aludido ironicamente a
la ingenuidad antropologica del abate: “He visto alguna referencia del proyecto
del Sr. de Saint-Pierre para asegurar la paz perpetua en Europa. Me recuerda
una leyenda en un cementerio con las palabras pax perpetua; ahora bien, los
muertos ya no luchan, pero los vivos tienen un talante diferente; y los mas
poderosos no respetan tribunal alguno” (Leibniz 1734: 43).

Leibniz criticaba a Saint-Pierre por no solucionar el problema
fundamental para acceder a la consecucion de una paz perpetua: hacer que los
hombres quisieran la paz. He ahi el gran problema antropologico que desea
combatir Leibniz mediante una apuesta ética desde la educacion. Al estilo
del intelectualismo socratico, opina que una vez se haya educado en el Bien
los hombres, éstos ya no querran cometer el mal. La propuesta de Leibniz
pretende mejorar la voluntad de los hombres mediante sociedades cientificas
que contribuyan al progreso de la razon a la vez que difunden las ciencias y
las artes.

El tratado de paz de Westfalia, llevado a efecto con el objetivo de consolidar
un nuevo equilibrio en Europa, habia fracasado. Mas alla del desafecto por los
decepcionantes resultados de la politica internacional, el pensador normando
desea pasar a la accion. De los estudios de teologia transitara a los de economia
y de ahi se adentra en la administracion para conocer de primera mano el
funcionamiento de las arcas del Estado. Una vez que tiene contacto con el
modo en que se gestionan las finanzas reales, elabora un plan sobre cémo

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 57-78. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 hitps:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.03



Saint-Pierre: placer util a la sociedad. Una vision cosmopolita 61
v universalista para el movimiento pacifista y la construccion europea

ejecutar la manera mas eficaz de redistribuirlas en vistas de esa anhelada paz
internacional.

Mi objetivo es proponer medios para conseguir la paz perpetua entre los Estados
cristianos. Sensiblemente afectado por todos los males que la guerra causa entre
los soberanos de Europa y sus stubditos, tomé la resolucion de llegar hasta las
primeras causas del mal, y de indagar por medio de mis propias reflexiones si
este mal esta de tal modo vinculado a la soberania y a los soberanos que no
tiene absolutamente ningin remedio; y me puse a estudiar a fondo el tema para
intentar descubrir si era imposible encontrar medios practicables para terminar
sin guerra todas las diferencias futuras y para lograr de este modo entre ellos la
paz perpetua (Saint-Pierre 1986: 9-10)'.

Este pasaje forma parte de su famoso Proyecto para hacer la paz perpetua
en Europa. El proyecto de paz de Saint-Pierre consiste basicamente en la
formacion de una asociacion de veinticuatro estados, que por su union puedan
alcanzar una paz estable o, como prefiere decir, una “paz perpetua”. Este
proyecto le valio la etiqueta de ‘utopico’ a causa de la cual le rechazaron buena
parte de sus proyectos al considerarlos impracticables; reputacion consolidada
por el sarcasmo con el que le azotaria Voltaire, que nunca llegé a considerarle
filosofo, sino mas bien escritor utopico. Tras leer el Extracto y el Juicio de
Rousseau sobre el Proyecto de paz perpetua de Saint-Pierre, el autor de Candido
ironiza sobre el mismo, escribiendo en nombre del emperador de China, quien
solicita que se extienda el proyecto de paz no solo hasta sus dominios, sino a
todo el universo calificando de “bonzo” al abate por su actitud irenista. Propone
el emperador —Voltaire— incluir a China y a Rusia, pero también a Turquia
vecina de Hungria y de Napoles, y al Gran Mongol vecino del rey de Persia,
“pues todos tienen los mismos derechos, y seria ademas una injusticia flagrante
olvidar a Japon en la confederacion general” (Voltaire 1998: 202). Con agudeza
ironica, advierte el ficticio emperador que se ha omitido el nombre de la ciudad
en la que se reuniran en asamblea los plenipotenciarios del universo. Por ello
encarga a uno de sus ingenieros construir una nueva ciudad sin dilacion. A
tal fin, hace perforar el globo terrestre de parte a parte y, como los filésofos
mas eminentes de Paris creen que el centro del globo es de vidrio, “la villa
sera toda ella de cristal y recibird continuamente la luz del dia tanto por una
parte como por la otra; de manera que la conducta de los plenipotenciarios
sea constantemente transparente” (Voltaire 1998: 203). Sin embargo, hay que
sefalar que diez afios antes, en El Siglo de Luis XIV, el mismo Voltaire que
calificaba el proyecto de paz como un suefio imposible de realizar, considerd
sin embargo “muy valiosa” la aportacion de abate a la filosofia politica. El
proyecto de Saint-Pierre fue una propuesta altamente atractiva pero no hallo
muchos adeptos entre sus coetaneos; incluso aquellos que lo vieron con
simpatia no dejaron de encontrarle objeciones, mostrandose escépticos.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 57-78. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.03



62 Alejandro Pla Alfonso

Adentrandonos mas en su obra?, vemos que Saint-Pierre dedica el libro
a disefiar un proyecto de paz mostrando no sélo los motivos, sino también los
medios, cuya consideracion logre convencer a los principes y reyes cristianos
de Europa de formar una Union Europea, anticipando el nombre actual o, como
también gusta al abate, una Société Européenne [Sociedad Europea]. Tal y
como se indica en su introduccién, se trata de un breviario ampliado de un
autor conocido por sus publicaciones politicas, “con consideraciones nuevas” y
alegaciones en contra (jovenes coroneles...) de su firma con las consiguientes
respuestas de Saint-Pierre. El propio autor lo explica en las primeras paginas:

Fue ya abordado en tres volimenes por Enrique IV muerto en 1620, siendo el
ultimo publicado en 1716. Hombres de negocios y demads lo consultan asi que
he hecho este pequefio breviario de la obra, con consideraciones nuevas. Lo
divido en dos partes: en la primera hago cinco proposiciones muy importantes
y en la segunda hago aclaraciones. Para mayor profundidad el lector podra
consultar la gran obra en lugar de este breviario, destino a quienes ya leyeron
aquélla (Saint-Pierre 1733: 1-2).

En este interesante breviario Saint-Pierre avisa de que habra guerras
mientras que los soberanos no firmen los cinco articulos fundamentales de
la Alianza General. Entiende que estos cinco articulos “aseguran la paz”, por
lo que la negociacion mas importante es “firmarlos por la mayor cantidad
posible de emperadores”. El articulo primero del Proyecto de paz perpetua
estipula que el senado tendra como sede una ville libre [ciudad libre]. Una de
sus principales funciones pasara por deliberar acerca de los problemas de la
Unién o Sociedad, sobre todo los que conciernen a la seguridad, tales como
los de sedicion y sublevacion (art. 11). El modo matematico de hacer progresar
su razonamiento bebe del estilo analitico-deductivo espinosista. Asi, tras
presentar sus proposiciones fundamentales pasa a desarrollarlas. En la primera
proposicion expondra los beneficios —hasta nueve— que suponen los tratados,
por lo que evidencia la relevancia de los parametros econdmicos unidos al
campo de la moral. Del ambito econémico emerge el utilitarismo cuando
manifiesta que “cuanto mas sean los Estados que lo suscriben mayores seran sus
ventajas” (Saint-Pierre 1733: 25). Entre las ventajas que cita senala hasta once
de caracter economico en la cuarta proposicion. Asi, apunta a un incremento
en los ingresos del rey mediante la disminucion de los gastos militares: “En
Francia los gastos son de 48 millones de gastos ordinarios. Con 12 bastaria
estando en la Alianza, ademas de otros gastos, de tal modo que el rey ahorraria
24 millones cada afio, afadido esto al hecho de que ganaria mas seguridad
y no soélo dinero” (Saint-Pierre 1733: 107-108). También advierte que de no
haber estado de paz el territorio conquistado efectivamente se incrementaria,

2 Si no se indica lo contrario, las traducciones de los textos son propias.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 57-78. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 hitps:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.03



Saint-Pierre: placer util a la sociedad. Una vision cosmopolita 63
v universalista para el movimiento pacifista y la construccion europea

pero de igual modo lo harian los gastos del mantenimiento de guerra, ademas
de que se producirian pérdidas causadas al rey y al Estado por la interrupcion
del comercio extranjero durante los conflictos bélicos —ventajas 2 y 3 de esa
cuarta proposicion. Las ventajas de su proyecto de paz también tienen que ver
con la mejora de las artes y la reparacion de caminos, el perfeccionamiento de
colegios, hospitales y manufacturas, e incluso la mejora del derecho francés,
pues “una judicatura mas eficiente a nivel procesal ahorraria 62 millones
al afio” (Saint-Pierre 1733: 116). La seguridad de la Casa Real, en tanto en
cuanto a su continuidad quedaria reforzada, advierte. En su tercera proposicion
demuestra que si tres cuartas partes de esta union europea lo firman, el otro
cuarto lo hara. Cita algunos paises poco poderosos a los que les interesa firmar
el tratado. Francia, Espaiia, Inglaterra y Rusia se alzan, empero, como los mas
poderosos para el filésofo normando. Saint-Pierre resume en una suerte de
adagio los beneficios que supone entrar a formar parte de esta alianza: “Todos
pierden poco incluso incertidumbre, para ganar mucho y certidumbre en una
paz perpetua e inalterable” (Saint-Pierre 1733: 80). En la quinta proposicion
extiende los beneficios de la Casa Real francesa a otras monarquias europeas,
detallando y haciendo ver sus conocimientos de politica internacional. Apunta
que su proyecto de paz también seria de interés para el rey de Espaia, pues le
permitiria conservar Pert, México y mitigar las constates revueltas de Ceuta.
Saint-Pierre proclama que nunca habra guerra entre Estados y como mucho se
permitird alguna pequeia sedicion pero nunca una guerra civil.

2. El bien publico

Cualquier medida politica debe ser evaluada para Saint-Pierre en términos
de costes-beneficios y ventajas-desventajas con respecto al placer procurado
y la desgracia evitada al mayor niimero, lo que implica un gran interés por
las enumeraciones, datos cuantitativos en los origenes de las estadisticas.
El razonamiento econdémico se halla presente a lo largo de cada uno de los
proyectos del abate, tal y como sefiala Jean-Jacques Rousseau: “Dejo el estudio
de la moral por el de la politica, como antes habia dejado el estudio de la fisica
por el de la moral; después se dedico casi exclusivamente a la ciencia del
gobierno de los Estados” (Rousseau 1761: 665). Hay que recordar que ambos
se conocieron en 1742, un ano antes de la muerte del abate. Dicho encuentro
acontece en Paris, en el salon de Madame Dupin, entre cuyos invitados cita
Rousseau a Fontenelle, Buffon y Voltaire. Rousseau, que tenia treinta afios
y aun no habia publicado ninguno de sus célebres escritos, cae seducido por
las obras de Saint-Pierre: no sélo es uno de los pocos contemporaneos, junto
con Fontenelle, que se lo toma en serio, sino que tales ideas seran uno de los

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 57-78. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.03



64 Alejandro Pla Alfonso

motivos de reflexion constante de su filosofia politica. Pocos afios mas tarde,
Rousseau acepta la oferta de Madame Dupin de hacer un abrégé [extracto]
de las ideas del abate, con el fin de darlas a conocer una vez superada la
dificultad que suponia la lectura directa. En 1754, el sobrino del abate, el
conde de Saint-Pierre, entregd a Rousseau 23 volumenes, entre las obras
publicadas (17) y las inéditas (6) del abate. A partir del Siglo de la Luces,
la voluminosa obra de Saint-Pierre fue conocida fundamentalmente a través
del Resumen y el Comentario (o Juicio) de ésta publicados por Rousseau en
1761 y 1782, respectivamente. Es casi seguro que tanto Kant como Fichte o
Saint-Simon tuvieron acceso a la extensa obra de Saint-Pierre solo por esta
mediacion de Rousseau, quien, si bien respeto las ideas esenciales del abate, no
dejo de introducir su filosofia politica en el desarrollo. Mientras Saint-Pierre se
propone construir una Europa de los monarcas, Rousseau no puede pensar sino
en la Europa de los pueblos. La divergencia afecta, como en el caso de Leibniz,
a los fundamentos politico-juridicos del proyecto de paz en Europa. En efecto,
mientras la Unidén Europea, seglin el abate, no tiene otra fuente juridica que el
acuerdo o pacto entre principes y monarcas, “para Rousseau so6lo el contrato
social —esta vez entre los pueblos— tiene que constituir dicha base; pues se trata
de la dimension internacional del contrato social en una sola republica, que es
la linea que seguira Kant” (Bello 2010: 131).

Su ciencia de la politica se basa ya en 1708 en la racionalidad del calculo
para deducir la decision correcta, teniendo en cuenta que el objetivo siempre
sefiala al interés publico. Para muchos criticos esta actitud de sistematizacion y
busqueda de evidencias que le ofrece la reduccion cuantitativa son coherentes con
su ambicion de convertirse en un Descartes de la politica. En el Nuevo plan para
el gobierno de los Estados soberanos (1738) Saint-Pierre presenta su arquitectura
general de la maquina politico-administrativa y subraya cuanto ha inspirado el
razonamiento economico sus escritos desde sus primeras publicaciones:

Ya he hecho algunos intentos para llegar a estimar y medir en ingresos anuales

en dinero la utilidad y las ventajas anuales que el Estado derivara de una buena

regulacion: se encontrara un comienzo de ejemplo de esto en el proyecto para

perfeccionar los caminos, en el resumen del proyecto para hacer la paz perpetua

en Europa, en el proyecto para desterrar las desproporciones del subsidio de

tamano, en el proyecto para reducir las fuentes de los pleitos; pero ;por qué

no pudieron perfeccionar estos comienzos mentes excelentes? ¢ por qué habria

de ser imposible llevar a la perfeccion estos intentos de estimar los ingresos

monetarios, ya que cualquier ventaja, cualquier conducta, cualquier dolor,

cualquier placer puede estimarse por el dinero? Pues con el dinero ya tenemos

infinidad de comodidades, placeres y exenciones de penalidades, y sabemos

estimarlas en dinero (Saint-Pierre 1738: 106-107)

El célculo econdmico inspira las opciones politicas que defiende en una
amplia variedad de campos. La economia va de la mano de la filosofia moral y se

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 57-78. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 hitps:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.03



Saint-Pierre: placer util a la sociedad. Una vision cosmopolita 65
v universalista para el movimiento pacifista y la construccion europea

torna para Saint-Pierre en un conjunto de conocimientos y métodos destinados
a estudiar las condiciones de la prosperidad de una nacion para asegurar su
poder y estabilidad: “En este sentido es heredero de los autores mercantilistas
de la monarquia absoluta que asocian economia, regulaciéon y policia, como
Montchrestien y Laffemas, y atestigua en varias ocasiones su estima por
Colbert” (Dornier 2018: 1). Esta voluntad social con barnices utilitaristas se
encuentra también en la Teoria de los sentimientos agradables de Lévesque de
Pouilly, en los Ensayos de Nicole o en el Tratado de moral de Malebranche.
Saint-Pierre estd convencido, en contra de la moral agustiniana, de que el
placer y el amor propio no son malos ni buenos en si mismos, sino segun el
modo en que se orientan. Este problema de orientacion al estilo cartesiano
nos permite conectarlo con Malebranche, para quien una mala direccion era
sintoma de concupiscencia. En Malebranche la fuerza que reside en el alma
corre el riesgo de desviarse o dispersarse si no escucha la palabra de Dios:
“No sigue, en linea recta, el movimiento inicial al que deberia ceder. Cuando
se desvia o, sobre todo, se detiene en un bien particular, siente que posee
recorrido para ir aun mas lejos” (Joly 1901: 11). Saint-Pierre considera los
movimientos del ciudadano como estimulos que el Estado y la sociedad deben
utilizar en favor del bien ptblico y de la sociedad. Asi pues, se deben promover
los objetivos conjuntos de religion, moral y politica: justicia y bienfaisance
[benevolencia]. Cartesianismo en términos econdémicos, diriase. Sin mencionar
explicitamente a Malebranche, el abate podria respaldar las afirmaciones del
oratoriano para quien so6lo podemos amar lo que agrada y nada nos conviene
si no es capaz de hacernos mas felices y perfectos: “La felicidad del sabio
Agatén, modelo de obispo benevolente, contribuye a la felicidad de todos, que
es parte del plan de Dios para lo mejor, segun una perspectiva completamente
leibniziana” (Dornier 2021: 19). Saint-Pierre encuentra en Abbadie la idea de
que el amor propio, la atraccion del placer, las pasiones, si pertenecen a la
naturaleza, pueden ser no solo inocentes y legitimas, sino también conducir
a desarrollar al hombre. Se trata de encauzar el deseo, motor de las acciones
humanas, hacia el bienestar colectivo; el placer de destacar se convierte en la
piedra angular de un sistema que espera el deseo de consideracion, emulacion,
una sociedad activa, armoniosa y benevolente. Esta ética se basa en la idea de
que las propiedades normativas dependen Unicamente de las consecuencias.
Las acciones se juzgan por los resultados que producen en términos de dolor y
placer, implicando un célculo del bien y del mal producido a escala colectiva;
por eso, podemos ver en Saint-Pierre, antes que en Jeremy Bentham, a uno de
los primeros utilitaristas. Su postura ética implica un rechazo de la moral del
deber y la intencion. La incertidumbre de intenciones le parece una cuestion
irrelevante en términos sociales. Por este motivo critica toda moral extraida
del rigorismo y el quietismo agustiniano, jansenista, que desprecian la utilidad

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 57-78. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.03



66 Alejandro Pla Alfonso

publica y devaluan los mecanismos que incentivan el interés comun.

La concepcion del derecho y la moral del filosofo normando se sustenta
en la ética de la reciprocidad. Se debe fomentar la emulacion al servicio del
bien y la virtud publicos en cualquier area de la sociedad, utilizando el placer
de distinguirse para incitar, a través del deseo de la verdadera gloria, a ser
utiles a la comunidad. Distingue tres clases de placeres: placeres inocentes,
como los placeres de la musica, de comer, de leer; placeres virtuosos, como la
pasion por traer grandes beneficios a la propia patria y librar a sus ciudadanos
de grandes desgracias; y finalmente los placeres injustos, aquellos que ofenden
a los demas y les causan dolor. En definitiva, poderoso motivo de accion, el
placer es, por tanto, factor de evolucion que hay que potenciar y dirigir. Saint-
Pierre comparte la concepcion contemporanea del placer como movimiento,
como motor universal. El abate lo refleja en las siguientes lineas del apartado
“Proyecto para aplicar mejor el deseo y la distincion”, perteneciente a sus
Obras de politica y de moral:

Los hombres solo actuan por cualquiera de estos motivos o resortes. Estas son
las razones por las que se ponen en movimiento; nuestra vida es solo una red
de acciones producidas por uno de estos diferentes impulsos, y parece que se
podria decir que el hombre es un ser libre que estd en perpetuo movimiento,
mas o menos despierto, mas o menos fuerte, mas y menos util, mas y menos
dafiino a los otros seres libres. Estos impulsos sefialan el interés y la busqueda
del placer (Saint-Pierre 1733: 21-212).

La vida practicante religiosa en si misma se considera un medio para
inducir la rectitud y la beneficencia a través del deseo de ganar el cielo. La
armonizacion de intereses que propugna Saint-Pierre no es el resultado, como
en Mandeville, del abandono de los vicios privados, sino del condicionamiento a
la virtud a través de la educacion, incentivos y disuasivos aplicables en diversos
campos. Saint-Pierre estaria proximo a un cierto utilitarismo normativo, por lo
que se distancia explicitamente de Mandeville, cuyas tesis refuta en su texto
Contra la opinion de Mandeville. Voltaire, en cambio, se posiciond del lado de
Mandeville. Por una parte, afirma que la benevolencia natural se presenta, junto
al amor de si, como principio de la bienfaisance, pero recuerda inmediatamente
que ésta no es mas que la piti¢ [compasion] que experimentamos ante el
sufrimiento del otro, carente de fuerza moral normativa. El hombre socorre a su
projimo cuando no le cuesta nada (7ratado de metafisica, 1X). Voltaire retoma
asi los argumentos de Mandeville a favor de los “vicios privados” (vanidad,
avaricia, envidia) como instrumentos del progreso y de la civilizacion (7Tratado
de metafisica, VIII; Cartas filosoficas, XXV, 11).

El abate sugiere perfeccionar todas las religiones reveladas, librarlas de
ceremonias, milagros y profecias, instaurar una religion racional y universal,

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 57-78. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 hitps:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.03



Saint-Pierre: placer util a la sociedad. Una vision cosmopolita 67
v universalista para el movimiento pacifista y la construccion europea

basada en la ética de la reciprocidad, que encaje con sus proyectos politicos a
favor de un Estado de bienestar. De hecho, en los ultimos voliumenes de sus
Obras de politica y de moral, ademas de criticar a Pascal y La Rochefoucauld,
carga contra Mandeville por su pesimismo descorazonador: “En Mandeville,
el naturalismo moral contribuye a disolver la ética en la economia, los vicios
que favorecen el consumo asegurando la prosperidad colectiva. Saint-Pierre
promueve una armonizacion artificial de intereses particulares asegurada por la
intervencion politica” (Dornier 2021: 61). Por el contrario ensalzara a Nicole
—“el mas habil de los moralistas de nuestros tiempos”— por ver en sus Ensayos
de moral un canto al perfeccionamiento moral. Partiendo de la ambicion de una
ciencia de las costumbres que permita construir una sociedad feliz sobre bases
racionales, Saint-Pierre esta convencido de que el deseo es necesario para la
dinamica de la accion util.

3. La ciencia del placer

Esta politica de reduccion de males y aumento de bienes debera sustentarse
en una ciencia de los modales y las costumbres, en conocer la fuerza de las
inclinaciones y los habitos naturales de los hombres. La ambicion de construir
esta ciencia sobre el modelo de las ciencias naturales, basado en un examen
racional de los comportamientos y sus causas, fisicas y morales, recorre el
pensamiento de los modernos. Jean-Frangois Senault imagind en un tratado
publicado en 1641, para la utilidad del monarca, una buena “politica de las
pasiones”. Las pasiones del alma de Descartes se comprometieron a comprender
el mecanismo de las pasiones para poder entrenarlas mejor y guiarlas. Locke
afirmé en su Ensayo sobre el entendimiento humano (1689) que la moralidad
es tan capaz de demostrarse como las matematicas (1. IV, cap. 3, § 18; cap. 12,
§ 8). La matematizacion de la eleccion moral sera formulada por Shaftesbury y
por Francis Hutcheson en Una investigacion sobre el origen de nuestras ideas
de belleza y virtud (1725). El jesuita Claude Buffier desarroll6 una economia
de la moral y una ciencia de hacerse feliz, tal y como se lee en su Tratado de
la sociedad civil y el modo de ser feliz contribuyendo a la felicidad de las
personas con las que vivimos. Por no hablar de la formula eudemonica de
Maupertuis, cuyo calculo se supeditaba a la cantidad de males y desgracias
que atormentan al hombre — a la suma de estos habra que restar los bienes:
“la felicidad depende, pues, de la compensacion de los bienes y los males. El
hombre feliz no es el que tiene la mayor suma de bienes [....] sino aquel que,
una vez restado la suma de sus males se le ha quedado la mayor suma de bienes”
(Maupertuis 1751: 7). La aplicacion del modelo de las ciencias exactas a las
ciencias humanas habia sido reivindicada por numerosos teoricos europeos

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 57-78. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.03



68 Alejandro Pla Alfonso

que quisieron aplicar el empirismo en este ambito. El tedlogo protestante
Jacques Abbadie subray6 en El arte de conocerse a si mismo o Busqueda de
las fuentes de la moral la idea de que el amor a uno mismo, la atraccion del
placer, las pasiones, si pertenecen a la naturaleza, pueden ser no sélo inocentes
y legitimas, sino que pueden llevar, por el pensamiento de la inmortalidad,
a educar al hombre. Lévesque de Pouilly también se inscribe en esta misma
corriente que buscaba formular una ciencia de los sentimientos. En su 7eoria de
los sentimientos agradables tratd de dar un fundamento inamovible a su moral,
que no toma como una especulacion frivola, sino como una verdadera ciencia
e insiste en que el alma humana, como el mundo fisico, obedece a unas leyes,
pensamiento que parece romper los puentes del dualismo en el ser humano
para enmarcarlo en un mundo netamente fisico sometido a la gravedad de su
admirado Isaac Newton.

Con el mar de fondo de la revocacion del Edicto de Nantes, las tensiones
politicas de la monarquia francesa con el papado y la aritmética del resto de
tronos cristianos en el viejo continente, el concepto de ‘tolerancia’ no encaja
en el pensamiento filosofico de Saint-Pierre, que prefiere trascender este marco
para deslizarse hasta el concepto de bienfaisance, cuya exactitud semantica
se antoja dificil de precisar en el cambio de idioma y que quiza podria ser
benevolencia tal vez beneficencia? La bienfaisance se erige como término
cargado de ambigiiedad. Nace como deber social de los ricos ante los pobres.
Este hecho la convierte en la virtud unilateral de la parte rica de la sociedad,
que se atribuye la tarea de garantizar la felicidad publica, por lo que es incapaz
de establecer un vinculo civil paritario. Es el ideal humanitario el que debe
guiar al nuevo honnéte homme, culto, ilustrado y deista. Esta nueva caridad
fue concebida por primera vez por sus promotores como una poderosa palanca
anticlerical. Se trata, pues, de una ‘caridad’ secular, prueba de la impotencia de
la Iglesia para aliviar las miserias del mundo. Al mismo tiempo, la bienfaisance
es caridad iluminada por todos los nuevos valores queridos por los filésofos
de la Ilustracion y esta de ese modo vinculada a todas las palabras clave de la
Ilustracion: humanidad, felicidad, utilidad. En su reflexion sobre el modo en
que el ‘hombre de salon’ reflexiona antes de asistir con su ayuda a los otros,
Isabelle Brancourt sefala que a finales del siglo XVII y principios del XVIII
la pobreza ya no era considerada una fatalidad de la condicién humana: “La
causa ya no radica en Dios castigador. Ni el origen del vicio, pues el vicio, si
existe, no es sino la consecuencia de la pobreza” (Brancourt 2000: 4). Hay que
recordar que Diderot dedico un capitulo de la Enciclopedia a los ‘indigentes’ y
es que nos hallamos en una época donde uno de cada cinco franceses no tenia
recursos para vivir por si mismo y, a causa de su propia precariedad, la mitad
de los franceses no podia dar ayuda a los necesitados. Con este nuevo escenario
de pobreza y del concepto de ‘pobre’ se explica que el siglo XVIII desplegara

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 57-78. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 hitps:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.03



Saint-Pierre: placer util a la sociedad. Una vision cosmopolita 69
v universalista para el movimiento pacifista y la construccion europea

el término bienfaisance. El abad Desfontaine sefiala en su Diccionario de
neologismos para los bellos espiritus del siglo (Amsterdam, 1725) que el
término aparecio por primera vez en un pasaje de la Memoria para disminuir
el numero de procesos (1717) de Saint-Pierre cuando sefalaba que las leyes
debian tender a aplicar el trabajo, la economia, la equidad y la bienfaisance.
El Diccionario de Trévoux, por su parte, da como referencia del abate sus
Memorias para servir a la historia de las ciencias y las artes (1743), donde
éste reivindica que el espiritu de la auténtica religion y el principal objetivo del
Evangelio es la bienfaisance, que define como la practica de la caridad hacia
el projimo: “El término se puso de moda hacia 1762 y a partir de entonces no
hubo un solo tratado de moral o de pedagogia que no hiciera uso del término
[...] en los diccionarios bienfaisance'y bienveillance aparecen unidos siendo su
diferencia de orden filos6fico” (Brancourt 2000: 7). El abate en el uso del nuevo
término lo ancla directamente al utilitarismo y al trabajo. Asi, toda actitud hacia
los pobres que no descanse en esta exigencia de tornarlos utiles a la sociedad
mediante el trabajo serd vana y perniciosa. El trabajo es, pues, deber del pobre.

El abate comparte con Bayle la idea de los derechos de la conciencia
errante y el caracter condenable de la persecucion religiosa, quebrantamiento
de la ética de la reciprocidad, de la regla de oro que subyace en su pensamiento
politico, moral y religioso. Estudiosas como Carole Dornier opinan que fue
esta condena a la intolerancia la que le llevo a abandonar el uso del término
‘caridad’ —primera aceptacion en cualquier manual de traduccion—, que los
reformadores utilizan en favor del término ‘benevolencia’. “Saint-Pierre no
cree ni en la buena fe de los intolerantes, ni en la pureza de sus intenciones,
porque para €l, contrariamente a la afirmacion de San Agustin, no existe una
persecucion justa. La base de esta tolerancia se basa en un argumento deista”
(Dornier 2021: 12).

Este argumento a favor de la tolerancia, que bien se conecta con las
influencias de su compatriota Montaigne, se desarrolla en el Didlogo entre dos
persas sobrelasalvacion de paganos einfielesy lainterpretacionde las Escrituras.
Aqui, [zouf, un musulman, cuestiona al iman Ismael para aclarar ciertos puntos
de su religion: segiin Ismael, cuyas opiniones coinciden oportunamente con
el pensamiento del abate, se salvaran todos aquellos que hayan observado la
regla de oro o ética de la reciprocidad, en su sentido negativo y forma pasiva
(“No hagas a los demas...”) o positivo y activo (“Haz a los demas...””), maximas
coherentes con la razon universal. Dios puede salvar a los que vivieron antes
que Mahoma e ignoraron las verdades de Alcoran porque no puede querer lo
imposible; pero los infieles justos y benevolentes tampoco estan excluidos de
la salvacion, porque Dios no puede castigar el error involuntario. Reconocemos
aqui la primacia de la razon practica para interpretar las Escrituras a favor de
la tolerancia, defendida por Bayle en su Comentario filosofico (1686), pero

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 57-78. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.03



70 Alejandro Pla Alfonso

también las influencias de Spinoza sobre la luz natural como intérprete de las
Escrituras en relacion a la divinidad: “El nucleo de verdad de las Escrituras es,
como en Spinoza, el mandato de justicia y de caridad —aqui, ‘benevolencia’—
reflejando en mitad de los errores la mentalidad de los primeros auditores de
la Biblia” (Dornier 2021: 13). Comparte con Spinoza la idea de que podemos
reconciliar la moral y la religion apoyandonos en los preceptos biblicos de
la justicia y la caridad —la benevolencia para San Pedro—, y que la salvacion
se da a quienes observan esta justicia y esta caridad, el unico conocimiento
que se requiere de hombres por Dios. El ideal de perfeccion cristiana de una
vida retirada, devota y contemplativa deja paso en la filosofia del abate a una
piedad activa al servicio de la educacion y el asistencialismo, en la linea de las
ordenes fundadas en la Contrarreforma, que hicieron de la utilidad social un
instrumento de reconquista de la Iglesia catolica.

Castel de Saint-Pierre es parte de una forma de desarrollo de la Contrarreforma
por el pensamiento de los modernos. Rechazando el pesimismo agustiniano,
ve en la busqueda de la salvacion por las obras, en una nueva definicion de
perfeccion y santidad, una forma eficaz de obtener el compromiso de los fieles
en favor del bienestar colectivo. Sus convicciones galicanas y su racionalismo
politico lo llevan a concebir una forma de secularizacion de la Iglesia: 1a pobreza,
la enfermedad, la delincuencia requieren el apoyo del gobierno, cuya accion
debe dirigirse a toda la poblacion y requiere el uso de recursos eclesiasticos
como la redefinicion del papel de primer orden (Dornier 2021: 34).

Este activismo religioso lo encontramos también en Leibniz, para
quien la mejor forma de servir a Dios descansa en la actividad politica. Esta
conviccion es la que sustenta su famoso lema Theoria cum praxi que acompafia
a los planes leibnizianos para la fundacion de Academias —que ¢l denomina
Sociedades— a lo largo de su vida, proyectos que podemos inscribir sin riesgo
de error en el programa ilustrado para la educacion del género humano: “Las
actividades politicas de Leibniz estarian, desde este supuesto, al servicio de un
proyecto ético mas amplio que perseguia la liberacion de los seres humanos
y la consecucion de su felicidad y paz universales por medio de los avances
en el conocimiento” (Roldan 2015: 129). La ciencia, pues, seria la encargada
de acabar con la fragmentacion de la humanidad al servir de vehiculo de
pacificacion entre las distintas culturas que reconocerian a su paso su origen
comun y su comun esencia racional.

Saint-Pierre se dirige a quienes se alejan de la parte fundamental de la
religion —la practica de la justicia y la benevolencia— y viven convencidos de su
salvacion por el mero hecho de cumplir ciertos sacramentos. Pero también se
dirige a quienes niegan la inmortalidad del alma y descuidan asi su salvacion.
El filésofo normando propone a todos ellos definir una suerte de esencia de
la religion, que arroja lo que necesariamente debe practicarse y aquello que

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 57-78. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 hitps:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.03



Saint-Pierre: placer util a la sociedad. Una vision cosmopolita 71
v universalista para el movimiento pacifista y la construccion europea

es suficiente para practicar. La sensibilidad hacia la familia y la armonia
conyugal forma parte de una valoracion de la vida cotidiana. La ética cristiana
propuesta por el abate pasa por una benevolencia concreta y numérica. Apunta
de lleno a la economia doméstica. Prescribe a todos los ciudadanos dedicar
una décima parte de sus ingresos a actos caritativos, oponiéndose tanto a los
nobles valores de la representacion a través de un estilo de vida caro, como a
una forma de caridad sacrificial. A fin de afirmar la concordancia perfecta entre
las Escrituras y los preceptos de la ley natural, el abate se basa repetidamente
en la declaracion de la regla de oro (Mt 7.12) y, en el mismo Evangelio, en
los dos mandamientos que son toda la ley (Mt 22.40): amar a Dios y amar al
préjimo, credo minimo que asegura la salvacion y propone una ética cristiana
a través de unas reglas sencillas y seguras. Si el abate aboga por la tolerancia
en materia de creencias, apoya sin embargo la represion por parte del poder
civil de los disturbios creados por el fanatismo religioso. Asi pues, se muestra
partidario de una medida policial consistente en encomendar a lo que denomina
un Conseil de silence [Consejo de Silencio] la censura preventiva y la represion
de escritos y discursos que alimentan disputas y alteran el orden publico. Saint-
Pierre apoya las disposiciones sobre la necesidad del silencio, adoptadas por
la monarquia entre 1717 y 1731 en forma de declaraciones y una decision de
dicho Conseil, acompafiadas, a partir de 1726, de disposiciones represivas
contra el clero acusado de sospechoso por jansenismo. La medida policial
que propugna se opone a la pretension de las autoridades eclesiasticas de
censurar para imponer una verdad, que solo puede aumentar las divisiones. La
persecucion, injusta en defensa de la verdad de la religion, se volveria legitima
como preservativo politico de las enfermedades populares que desafian al
poder civil. La tranquilidad interior, como la paz entre Estados, depende, por
tanto, de un poder. Corresponde al poder politico actuar.

4. Elites gobernantes

Estos proyectos se inician desde un pensamiento utilitarista previo a
Jeremy Bentham, que parte del calculo de los placeres y dolores y del interés
del mayor numero por medir la utilidad, de una aritmética politica que ve en la
conversion en valor monetario un medio de establecer con certeza la validez
de los proyectos. Este orden natural de una sociedad de mercado, del libre
juego de los intereses, se despliega en un marco altamente administrado. Ello
presupone instituciones politicas y sociales que garanticen el ejercicio de la
libertad individual y colectiva. S6lo concibe el poder del Estado para maximizar
el bienestar del mayor nimero. Por tanto, el valor que se le puede dar a los
logros de los hombres debe medirse en funciéon del niimero de personas que

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 57-78. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.03



72 Alejandro Pla Alfonso

minimicen sus dafios y aumenten sus placeres. Asi lo manifiesta en su seccion
‘Proyecto para hacer los libros y otros monumentos mas honorables para los
futuros autores y mas utiles para la posteridad’: “Existen placeres, pero también
males mayores y mas duraderos y que afectan a un mayor numero de familias.
Existen tanto los unos como los otros. Ahora bien, ésta ha de ser la medida de
mayor y menor utilidad” (Saint-Pierre 1733: 244).

Esta prosperidad, ademas, se ha de organizar con una monarquia renovada
basada en el modelo de la sociedad culta: la academia politica desarrolla una
ciencia politica que inspira a las €lites gobernantes reclutadas, no por la venta
de cargos, sino por votacion, por sus habilidades y por sus méritos. El rey, con
autoridad indivisa, hace que se lleven a cabo decisiones racionales basadas en la
opinidn ilustrada de agentes de la monarquia con experiencia, teniendo en cuenta
las opiniones de los subditos. La Iglesia esta subordinada a los imperativos
del bienestar de la poblacion. Los bienes eclesiasticos deben utilizarse para la
educacion de los colegios, el alivio de los pobres y los enfermos, bajo el control
del Estado monarquico. No significa que las comunidades religiosas dejen de
gestionarlas, sino que lo hagan de la manera mas adecuada para el bien publico.
Para ello propone premiar con nombramientos religiosos a las que con mayor
utilidad publica lleven a cabo dicha gestion. El abate incluso sefiala como modelo
esas ordenes religiosas que durante la Contrarreforma hicieron de la utilidad social
el instrumento de la reconquista catdlica. Saint-Pierre adectia sus pensamientos
a un vasto plan para refundar establecimientos religiosos y utilizar los ingresos
eclesiasticos a favor de la educacion de las élites, con la intencion de erosionar el
cuasi monopolio de los jesuitas. El sentido comunitarista de Saint Pierre aparece
cuando sentencia que todos los vinculos de cualquier sociedad se reducen a dos:
“El primero y menos fuerte es la esperanza o el deseo de aumentar el bien, el
segundo y mas fuerte es el miedo de ver disminuir los bienes y aumentar los males”
(Saint-Pierre 1733: 31-32). Saint-Pierre no disefia la sociedad, no la organiza, no
subordina el ciudadano al Estado, pero si que reconoce, siempre en el ambito
economico, la necesidad del otro para el desarrollo propio. El abate considera
que la sociedad de su tiempo estaba mal gobernada por los tratos de favores, el
clientelismo y la estanqueidad de ciertos oficios. Saint-Pierre propone construir un
nuevo orden mas eficiente de acuerdo con las superioridades naturales, mediante
seleccion, formacion y promocion de élites politicas, militares y religiosas, y
por la atribucion de titulos, dignidades y puestos por motivos meritocraticos.
Su utilitarismo crece en estatalismo cuando encuentra necesario el “teson” en
la utilidad publica. Tanto es asi que considera vulgar la actividad profesional de
aquel ciudadano cuya actividad no excede mas que su propio interés. El grupo
ha de estar por encima. La unica actitud empresarial noble pasa por trascender el
beneficio econdmico individual, pues sélo asi repercutira en utilidad publica, fin
ultimo de su calculo y valoracion de morales:

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 57-78. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 hitps:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.03



Saint-Pierre: placer util a la sociedad. Una vision cosmopolita 73
v universalista para el movimiento pacifista y la construccion europea

Hay que procurar ventajas a lo publico y las empresas son més gloriosas cuanto
mas complejas y utiles son a la sociedad. Que un comerciante intente cosas
complejas para volverse rico esta bien y permitido, es ttil para su familia; pero
nada hay de glorioso en ello pues no hay virtud en esa empresa dado que no
trabaja mas que para su utilidad y la de su familia y no para la Utilidad Publica.
Nada le distingue del pueblo llano (Saint-Pierre 1733: 58-59).

Este planteamiento economico, que tan solo tendra auténtica categoria
de utilidad publica con las miras morales estatalistas antes sefialadas, requiere
ademas del marco de paz explicado en el epigrafe anterior de este estudio:
“La mayoria de estas empresas gloriosas seran imposibles mientras que la
paz general de Europa no sea suficientemente sélida” (Saint-Pierre 1733: 62).
Como se ha indicado, las autoridades e instituciones religiosas deben estar
sujetas al poder estatal y dedicadas a la educacion moral y las obras sociales.
Los valores carismaticos, la vida contemplativa, el ascetismo se eliminan en
beneficio de la utilidad publica. El estado monarquico, que pretendia aumentar
su poblacion para fortalecer su poder militar y economico, habia intentado
en vano en 1665, a instancias de Colbert, reducir el numero de religiosos y
religiosas. El ideal de perfeccion, constitutivo del monaquismo, se asociaba
tradicionalmente con el ascetismo: votos de celibato, pobreza, obediencia;
observancias del claustro (clausura, oracion, oracion, silencio); medios de
penitencia (ayuno, mortificacion); uso frecuente de los sacramentos. Para
Saint-Pierre, la concepcion de la perfeccion que habia presidido la fundacion
de las 6rdenes religiosas era fruto de la ignorancia. El progreso de la razon en
un siglo ilustrado fue redefinir la perfeccion segun los propoésitos de la justicia
y la benevolencia, por medio del buen gobierno de los hospitales, colegios y
seminarios, no por los de las oraciones, el canto de los salmos y los himnos. El
poder civil y las autoridades eclesiasticas debian contribuir a este desarrollo. La
santidad, para Saint-Pierre, no consiste en rezar por el alivio de los pobres y por
la ensefianza de los ignorantes, ni en hacer sacrificios y padecer sufrimientos
innecesarios, sino en aliviar y educar al projimo, en trabajar por la concordia
entre los hombres. La santidad y la perfeccion religiosas deben ser redefinidas
segun la utilidad y el clero, regular y secular, debe ser dirigido por élites
competentes y comprometido a actuar al servicio del mayor niimero.

Todo ello so6lo podra desplegarse en el entorno de una politica tanto
nacional como internacional inserta en su proyecto de paz perpetua. Politica,
economia y moral se ensamblan de manera indisoluble en la propuesta
filosofica de Saint Pierre, cuyas convicciones deistas y absolutistas estan
claramente influenciadas por las politicas del otro lado del Rin, que ya habian
decidido subordinar las instituciones religiosas en beneficio de las necesidades
seculares: “Saint-Pierre protagoniza el intento de una conciliacion original entre
la busqueda del progreso y la inspiracion cristiana que no tendra continuidad

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 57-78. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.03



74 Alejandro Pla Alfonso

en la Ilustracion francesa” (Dornier 2021: 56). En el pensamiento politico del
abate el Estado absolutista ha de instaurar una autoridad unificada en aras del
perfeccionamiento y la grandeza social, una buena police [policia], palabra
cuya polisemia de la época subraya la interpenetracion de las esferas politica y
moral. La policia no sélo se ocupa de la seguridad interior y el orden, sino todo
lo que atafie a la subsistencia, la salud, la buena gestion econoémica e incluso
las costumbres. La educacion y el liderazgo moral son tarea de la politica. La
concepcion que hace de la police se aproxima a la Polizei alemana y austriaca,
y explica la variedad de campos que abarcan sus numerosos proyectos de
reforma: economia, finanzas, impuestos, relaciones interestatales, derecho,
pero también educacion, religion, €tica, medicina... Todos ellos se agrupan en
los dieciséis voliimenes de sus Obras de politica y de moral. Esta rehabilitada
sofocracia renacida por necesidad de utilidad ptblica, una élite competente y
meritocratica, edificara una ciencia politica ejecutada mediante una police que
actuara siguiendo el ideario de la ciencia moral.

La idea platonica de la sofocracia la halla el abate mas clara en Leibniz,
cuya ¢lite de sabios, su academia, se le aparece a Saint-Pierre como un modelo
institucional favorable al progreso. Esta academia de Leibniz le inspira para
disefiar una ¢lite de sabios que pueda proporcionar, con la experiencia, un
mecanismo de reconocimiento de superioridad, que el abate aplica a diferentes
ambitos: politico, cultural y cientifico. Esta grupo de sabios no solo legislara,
sino que estimulard, evaluard y recompensara el emprendimiento, animando
a sus miembros a superarse a si mismos. ;Como se elegiran los miembros
que conformen esa sociedad de sabios? Las élites seran reclutadas a través
de un sistema de eleccion entre pares. Se seleccionara a los mejores por sus
habilidades y compromiso, fomentando el espiritu competitivo. Saint-Pierre
sefala un sistema alejado de la presion sobre los votantes a fin de proporcionar
empleo publico, alejandose de la perpetuidad y herencia de los cargos:

Es la esperanza del ascenso lo que permite olvidar las penas y los dolores,
las molestias y el tedio del puesto donde uno se encuentra [...] que estimula
ese ardor por la distincion [...] disminuir esta esperanza por un sistema de
herencia, por tratos de favores o por recomendaciones de la corte: es disminuir
considerablemente el principal impulso del Estado (Saint-Pierre 1718: 57).

El deseo por ser estimado, admirado, se da en todas las naciones, en
todas las profesiones, en todas las edades y en ambos sexos. Es una marca
que —afirma el abate— se reconoce en la atencion a las superioridades mas
fatiles: el adorno, belleza, destreza fisica, mobiliario, parentesco... es
lo que Saint-Pierre llama glorioles, un término con un sufijo peyorativo
que crea para expresar el desprecio que se les debe y para evidenciar los
verdaderos motivos de gloria. Saint-Pierre designa, al igual que algunos

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 57-78. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 hitps:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.03



Saint-Pierre: placer util a la sociedad. Una vision cosmopolita 75
v universalista para el movimiento pacifista y la construccion europea

de sus contemporaneos, las equivocadas maneras con las que se aspira a
dar con dicha gloria: coraje al servicio de la guerra, la conquista, el lujo,
las hazanas inutiles, los sacrificios y mortificaciones de fanaticos... La
busqueda de la distincion no es, por tanto, Gtil ni beneficiosa a no ser que
promueva el bienestar del mayor nimero. Este pensamiento del abate lleva
su propuesta hasta las cotas mas elevadas de la sociedad. Asi, el mejor
sistema educativo para el delfin de Francia pasa por ir mas alla de la unica
relacion con su tutor encerrado en la Corte; le conviene, pues, educarse
rodeado de varias decenas de alumnos con los que compararse y alimentar
el deseo de querer sobrepasarles, de querer ser mejor que ellos.

Si para Descartes el sujeto quiere ser autosuficiente y basa sus juicios en la
intuicion clara y obvia o en la deduccion que conduce a la certeza, moralmente
su guia no es la opinion de los demas, sino el buen uso de su libre albedrio. Asi
pues sera de Hobbes de quien el abate toma prestada una concepcion dinamica
del deseo de gloria. Este es potencialmente destructivo porque se desarrolla en
un juego de suma vacio, buscando la inferioridad y la derrota de los demas, lo
que lleva al conflicto interpersonal y a la guerra. La estructura politica debe
encauzar y dirigir este deseo, y el soberano se convierte en la unica fuente
de honor. Por tanto, la distincion social ya no puede ser un valor que permita
a los sujetos la libertad de estimarse a si mismos, sino que se convierte en
un reconocimiento publico definido por una ley que establece un sistema de
recompensas, gratificaciones, y tributos en aras a fomentar el interés comun.
Asi, se lee en las paginas de Leviatan:

Finalmente, dado el valor que los hombres naturalmente se atribuyen a si
mismos, dado el respeto que buscan [obtener] de los demas, dado el poco valor
que dan a otros hombres, de lo que resultan continuas rivalidades, disputas,
facciones y finalmente la guerra, hasta destruirse unos a otros, y disminuir su
fuerza contra un enemigo comun, se precisan leyes del honor y una estimacion
publica del valor de los hombres que han merecido o es probable que merezcan
lo mejor de la Republica [...]. Al soberano, por tanto, también le corresponde
dar titulos de honor, para designar el rango y la dignidad de cada uno, y las
marcas de respeto que los hombres deben testificarse unos a otros en actos
publicos y privados (Hobbes 2017: 187).

Placas y monumentos deberan rendir homenaje a los benefactores que
financien infraestructuras e instalaciones publicas, o ayuden a los pobres;
con pensiones y gratificaciones se compensara a quienes trabajen para el
interés general. “Saint-Pierre opone a una sociedad viciosa donde reinan los
favores, otra activa, prospera y justa gracias a la recompensa del mérito, factor
determinante del progreso” (Dornier 2021: 63).

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 57-78. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.03



76 Alejandro Pla Alfonso

Conclusiones

En definitiva, la caracteristica principal de la labor de Saint-Pierre estriba
en la fe que demuestra en el progreso y en la razon. La ideologia del autor, ajena
a la utopia, aparece perfectamente situada en el conjunto de los intereses de la
[lustracion y en la misma trayectoria que habria de llevar a las formulaciones de
Condorcet. Representante de la corriente ilustrada politica a favor de reformas
impulsadas por la autoridad monarquica, paso a la historia del pensamiento
politico y social por haber anhelado y trabajado en pro de un mundo sin
guerras. Su Proyecto de paz perpetua adopto un enfoque legal y el modelo de
una federacion de estados inspirada en la union germanica. Bajo la autoridad
del rey Enrique IV, a quien atribuye el mismo proyecto de paz, no dejara de
promocionarlo ante las autoridades y la opinion francesa y europea, buscando
el apoyo de personajes influyentes como Torcy, Felipe de Orleans y Federico
Il de Prusia, entre otros, y se esforzard por traducirlo a diferentes idiomas.
Su ética presupone medir la base de la estima y grandeza, que Saint-Pierre
sugiere evaluar en términos de la general y utilidad comun. En este sistema, que
funciona al servicio del interés general, el Estado tiene un papel regulador real
al jugar con la culpa o las recompensas. Convencido de la necesidad de orientar
al hombre hacia el Bien, se opone tanto a la idea de la predestinacion gratuita
como a la de la gracia eficaz: Dios, que ha concedido a los hombres el libre
albedrio, s6lo puede condenarlos o salvarlos segiin sus méritos y sus obras. De
igual modo, considera que el quietismo es perjudicial por razones similares.
Su Proyecto para hacer la paz perpetua en Europa, retomado por Rousseau y
Kant para disefiar un nuevo proyecto de paz, sin duda supone una referencia
para el movimiento pacifista y la construccion europea tal y como esperamos
haber demostrado en este articulo.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 57-78. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 hitps:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.03



Saint-Pierre: placer util a la sociedad. Una vision cosmopolita 77
v universalista para el movimiento pacifista y la construccion europea

Bibliografia:

Agustin, S. (2010). La ciudad de Dios. Madrid: Tecnos.

Bello, E. (2010). La construccion de la paz: el proyecto del abbé de Saint-
Pierre. Res publica, 24, 121-135.

Brancourt, 1. (2000). La «Bienfaisance” en France au siécle des Lumicres.
Histoire d’un mot. Société et religion en France et aux Pays-Bas. XVe-
XIXe siecle. HAL (I1d: halshs-03195543), 1-14.

Canto-Sperber, M. (2014). Dictionnaire d’éthique et de philosophie morale.
Paris: PUF.

Crucé, E. (2018). Le Nouveau Cynée ou Discours d’Etat. Rennes: Presses

Descartes, R. (1967). Oeuvres compleétes . Paris: Crin.

Descartes, R. (2010). Discurso del método. Madrid: Espasa-Calpe.

Dornier, C. (2006). Souci de soi et spectacle de la nature chez deux moralistes
chrétiens . Presses de |’Université de Paris Sorbonne, 79-88.

Dornier, C. (2018). ‘Un utilitarisme normatif’, introduction aux ‘Ecrits sur
I’économie, les finances et la fiscalité’, in Les écrits de 1’abbé Castel de
Saint-Pierre. Presses universitaires de Caen, 1.

Dornier, C. (2021). Désir de distinction et dynamique sociale chez 1’abbé de
Saint-Pierre. Lumen, 55-74.

Dornier, C. (2021). La Monarchie éclairée de I’abbe de Saint-Pierre: Une
science politique des modernes. H-France Review Vol. 21 (September
2021), No. 172.,1-62.

Epicuro. (2018). Obras completas. Madrid: Catedra.

Fontenelle, B. (2015). Du bonheur, de la patiente et la liberté. Paris: Payot &
Rivages.

Hobbes, T. (2017). Leviatan. Paris: Gallimard.

Israel, J. (2006). Enlightenment Contested: Philosophy, Modernity, and the
Emancipation of Man, 1670—1752. Nueva York: Oxford University Press.

Israel, J. (2012). La Ilustracion radical. Madrid: FCE.

Le Maitre de Claville, C.-F.-N. (1740). Traité du vrai merite de [’homme,
consideéré dans tous les dges et dans toutes les conditions: avec des
principes d’ éducation, propres a former les jeunes gens a la vertu. Paris:
Chez Saugrin.

Leibniz. (1734). Carta a Grimarest. En Kortholt, Recueil de diverses pieces
(pag. 43). Hamburgo: Vandenhoeck.

Long, A. (1994). La filosofia helenistica. Madrid: Alianza Universidad.

Marmontel, J. F. (1757). La Enciclopedia (vol. VII). Paris: Enccre (on line).

Maupertis, P. L. (1756). Oeuvres. Lyon: Jean-Marie Bruyset.

Maupertuis, P. L. (1751). Essai de philosophie morale. Leide: Elie Luzac, Fils.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 57-78. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.03



78 Alejandro Pla Alfonso

Mauzi, R. (1994). L’idée du bonheur dans la littérature et la pensée frangaises
au XVIII siecle. Paris : Albin Michel.

Montaigne, M. (2002). Essais. Paris: Arléa.

Montesquieu. (2014). Mes pensées. Paris: Gallimard.

Nicole, P. (1671). Essais de morale. Paris: Les Belles Lettres, collection «Encre
Marine» (2016).

Pascal, B. (2000). Pensées. Paris: LGF.

Richard, J. (2006). Matérialistes francais du XVIlle siecle. Paris: Presses
Universitaires de France.

Roldan, C. (2015). Paz perpetua y federacion europea: la critica de Leibniz a
Saint-Pierre. Aracauria, 111-134.

Rousseau, J.-J. (1761). Mémoires pour la vie de Mr. I’abbé de Saint-Pierre.
Amsterdam: Marc Michel Rey.

Saint-Pierre, C.-1. C. (1718). Discours sur la Polysynodie. Amsterdam: Du
Villard et Changuion.

Saint-Pierre, C.-1. C. (1733). Ouvrages de politique. Roterdam: J. D. Beman.

Saint-Pierre, C.-I. C. (1738). Nouveau plan de gouvernement des Etats
souverains,. Roterdam: J.D. Beman.

Saint-Pierre, C.-1. C. (1986). Projet pour rendre la paix pérpetuelle en Europe.
Paris: Fayard.

Trénard, L. (1963). Pour une historie sociale de I’idée de ‘bonheur’ au XVIII
siécle. Annales historiques de la Révolution frangaise, 309-330.

Voltaire. (1878). Le Siécle de Louis XIV, Paris: Edition Garnier.

Voltaire. (1998). Rescrit de I’Empereur de la Chine a ’occasion du projet
de paix pérpetuelle. En J. &.-F. Ferrari, L’Année de 1796. Sur la paix
pérpetuelle: de Leibniz aux héritiers de Kant, (pags. 202-203). Paris: Vrin.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 57-78. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 hitps:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.03



