
Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 57-78.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.03

Saint-Pierre: placer útil a la sociedad. Una 
visión cosmopolita y universalista para 
el movimiento pacifista y la construcción 
europea

Saint-Pierre: pleasure useful to society. A 
cosmopolitan and universalist vision for the 
pacifist movement and european construction
Alejandro Pla Alfonso1

Universitat Jaume I (España)

Recibido: 21/10/2024
Aceptado: 16/12/2024

Resumen
Saint-Pierre es el responsable de numerosos proyectos de reforma 

que reunió en los 16 volúmenes de sus Obras de política y de moral (1733-
1741). Con voluntad política de reforma, quiso impulsar el deseo y, más 
particularmente, el deseo de destacar, de ser estimado; en otras palabras de 
ilustrarse mediante las propias cualidades y méritos hacia el bienestar colectivo. 
Las acciones se juzgan por los resultados que producen en términos de dolor y 
placer, implicando un cálculo del bien y del mal producido a escala colectiva; 
por eso, podemos ver en Saint-Pierre, antes que en Jeremy Bentham, a uno 
de los primeros utilitaristas. Su postura ética implica un rechazo de la moral 
del deber y la intención. Además, es casi seguro que en términos de filosofía 
política tanto Kant como Fichte o Saint-Simon tuvieron acceso a la extensa 
obra de Saint-Pierre por mediación de uno de sus admiradores de juventud: 
Rousseau.

Palabras-clave: placer, ética, utilidad, meritocracia, política, paz, 
benevolencia. 

Abstract

1  (soyalexpla@gmail.com). Artículos: Malebranche: el placer dinámico y ordenado, SCIO. Revista 
de Filosofía, nº 20, Julio de 2021; El neoepicureísmo y la concepción del placer en Charles de Saint-
Evremond, Pensamiento, vol. 78 (2022), nº 300; Pierre Nicole, un pesimista con proyecto, Revista de 
Filosofía de la Universidad de Costa Rica, vol. 62 (2023) no163 (mayo-agosto 2023). 



58 Alejandro Pla Alfonso

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 57-78.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.03

Saint-Pierre was responsible for numerous reform projects that he collected 
in the 16 volumes of his Works on Politics and Morals (1733-1741). With a 
political will to reform, he wanted to promote desire and, more particularly, 
the desire to stand out, to be esteemed; in other words, to enlighten oneself 
through one's own qualities and merits towards the collective welfare. Actions 
are judged by the results they produce in terms of pain and pleasure, implying a 
calculation of the good and evil produced on a collective scale; for this reason, 
we can see in Saint-Pierre, before Jeremy Bentham, one of the first utilitarians. 
His ethical position implies a rejection of the morality of duty and intention. 
Moreover, it is almost certain that in terms of political philosophy, Kant, Fichte 
and Saint-Simon all had access to Saint-Pierre's extensive work through one of 
his youthful admirers: Rousseau.

Keywords: pleasure, ethics, utility, meritocracy, politics, peace, benevolence.

Introducción

Charles-Irénée Castel, conocido como el abad de Saint-Pierre, nació el 13 
de febrero de 1658 en el seno de una familia de la nobleza de la Baja Normandía 
protegida por la casa de Orleans. Estudió en el colegio de los jesuitas de Ruan 
primero y de Caen más tarde. En el Collège du Mont de Caen enseñaba en esa 
época Pierre Cally, uno de los pioneros en profesar la filosofía de Descartes. Este 
dato es relevante pues Saint-Pierre reivindicará en distintas ocasiones su defensa 
del cartesianismo, recordando que las verdades demostradas en metafísica son 
necesarias para la moral. Mantendrá contacto con otros defensores del cartesianismo 
como François Lamy, Régis y Nicolas Malebranche. Fue su  Proyecto de paz 
perpetua una valerosa profesión de fe pacifista en una época de cruenta rivalidad 
entre los monarcas reinantes. El filósofo normando pronosticó la aparición de lo 
que hoy denominaríamos una federación europea destinada a la preservación de 
la paz a toda costa. Fallecido Luis XIV, será uno de los primeros en iniciar una 
rigurosa crítica del absolutismo. Así, su Discurso sobre la polysynodia  (1718) 
fue considerado escandaloso durante la Regencia y le valió la expulsión. En la 
recta final de su vida se entrevistó con Federico II de Prusia para presentarle su 
Proyecto de paz perpetua. Murió en París el 29 de abril de 1743. El propósito 
de este artículo es analizar la ética de la reciprocidad propuesta por Saint-Pierre, 
dirigida a quienes se alejan de lo esencial de la religión –la práctica de la justicia 
y la benevolencia– y se creen salvados por cumplir la liturgia y las ceremonias. 
También se abordará su original visión de utilitarismo moral, medido en función 
del número de personas que minimicen sus daños y aumenten sus placeres. Toda 
acción política, sea de la administración como del ciudadano y de todas las 
instituciones que entrelazan la sociedad, deberá realizarse y será juzgada en aras 



59Saint-Pierre: placer útil a la sociedad. Una visión cosmopolita 
y universalista para el movimiento pacifista y la construcción europea

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 57-78.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.03

de la utilidad pública. De manera análoga estudiaremos cómo el abate entiende 
que esta prosperidad en torno a su particular Idea de Bien –la utilidad pública– se 
ha de organizar con una monarquía renovada basada en el modelo de la sociedad 
culta y meritocrática. Para conocer la misma, conviene recordar además el papel 
de dicha monarquía en términos supranacionales, pues entendemos fundamental 
que su Proyecto de paz perpetua representa no sólo una visión cosmopolita y 
universalista, sino también un vanguardismo en mejoras políticas, económicas 
y sociales en ciernes del Siglo de las Luces. Veremos, en fin, de qué modo sus 
posturas filosóficas beben de Descartes para apoyar la existencia de Dios y el 
dualismo, pero también de Abbadie por hacer del sentimiento y la autoestima los 
cimientos de la moralidad. Finalmente, subrayaremos la influencia de Leibniz en 
la reconciliación de la felicidad particular con la felicidad de todos, dentro de la 
preferencia de Dios por lo mejor, y en la fe en la perfección.

1. La etiqueta de ‘utópico’

La situación política en Europa se hallaba en tensión. El siglo de Luis XIV 
–como dirá Voltaire– había colocado al país en una situación preponderante 
en el tablero europeo. Aunque los tratados de Utrecht (1713) y Rastatt (1714) 
habían puesto fin a la Guerra de Sucesión, para algunos pensadores Europa 
estaba enferma de guerra. Para ello ningún antídoto mejor que un proyecto 
de paz perpetua. Sabido es que el abate se inspiró no sólo en la confederación 
helvética y en la del Sacro Imperio, sino también en el proyecto de Enrique IV 
y en la idea leibniziana –Leibniz y Saint-Pierre mantuvieron correspondencia 
tras la lectura que el primero hace del libro, que el mismo abate envía a 
Leibniz– de reconstruir la unidad de la civilización cristiana de Europa. 
Conviene matizar que Leibniz establece los fundamentos jurídicos de la paz 
sobre una razón reguladora, inmanente y a la vez trascendente, que remite en 
definitiva al Dios de la Teodicea como fuente del bien del universo y, por lo 
tanto, el bien que es la felicidad de las naciones europeas en paz: “Se pueden 
observar dos tendencias o posiciones contrapuestas: una tendencia más realista, 
la de Leibniz; y otra más claramente utópica, la de Saint-Pierre” (Bello 2010: 
130). Ambos representan, en cualquier caso, los primeros pasos del Siglo 
de las Luces al alzarse como dos esfuerzos considerables para enriquecer el 
concepto de paz. Aunque los dos tomaron a la unión alemana como modelo 
de federación que debía extenderse internacionalmente, este supuesto será 
cuestionado por Leibniz, para quien el federalismo sólo puede servir como base 
a un nacionalismo que quiera evitar el absolutismo, debiendo buscarse otras 
vías de cooperación científica: “La filosofía de Leibniz proporciona una base 
metafísica de tintes universalistas a los planteamientos federalistas, algo de lo 
que carecían las propuestas de Rousseau y de Saint-Pierre, reducidas a Europa, 



60 Alejandro Pla Alfonso

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 57-78.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.03

y que luego retomará la propuesta cosmopolita de Kant” (Roldán 2015: 115). 
Los dos primeros volúmenes publicados fueron los conocidos y comentados 

por Leibniz en sus Observaciones sobre el proyecto de una paz perpetua de 
M. L’Abbé de Saint-Pierre. Había querido contar con Leibniz para difundir 
sus ideas, tal y como advierte la investigadora Concha Roldán: “Necesitaba 
encontrar apoyos entre los pensadores de más renombre y, considerando a 
Leibniz como alguien que ejercía una especie de dictadura intelectual en 
Europa, su aprobación le era en extremo valiosa” (Roldán 2015: 114). Así pues, 
enviará a Leibniz el 20 de enero de 1714 el texto de su Proyecto. La crítica 
de Leibniz se centra en tres frentes: la ausencia y/o error de interpretación de 
los antecedentes históricos –el modelo alemán se antoja poco acertado tanto 
por la diferencia de sus orígenes históricos como por la divergencia de su 
finalidad política–, la carencia de una perspectiva psicológico-antropológica 
en sus juicios y, lo más importante, su erróneo análisis político y jurídico de 
los actores, esto es, los estados cristianos que deberían adoptar dietas o tratados 
para introducir una confederación de estados en Europa y, sobre todo, los 
gobernantes de los mismos, con cuyo beneplácito habría que contarse. No es 
que el proyecto de Saint-Pierre no sea factible y deseable, sino que no se puede 
pretender llevarlo a cabo desde la ingenuidad antropológica. Un par de años 
antes de que éste le enviara su escrito Leibniz ya había aludido irónicamente a 
la ingenuidad antropológica del abate: “He visto alguna referencia del proyecto 
del Sr. de Saint-Pierre para asegurar la paz perpetua en Europa. Me recuerda 
una leyenda en un cementerio con las palabras pax perpetua; ahora bien, los 
muertos ya no luchan, pero los vivos tienen un talante diferente; y los más 
poderosos no respetan tribunal alguno” (Leibniz 1734: 43). 

Leibniz criticaba a Saint-Pierre por no solucionar el problema 
fundamental para acceder a la consecución de una paz perpetua: hacer que los 
hombres quisieran la paz. He ahí el gran problema antropológico que desea 
combatir Leibniz mediante una apuesta ética desde la educación. Al estilo 
del intelectualismo socrático, opina que una vez se haya educado en el Bien 
los hombres, éstos ya no querrán cometer el mal. La propuesta de Leibniz 
pretende mejorar la voluntad de los hombres mediante sociedades científicas 
que contribuyan al progreso de la razón a la vez que difunden las ciencias y 
las artes.

El tratado de paz de Westfalia, llevado a efecto con el objetivo de consolidar 
un nuevo equilibrio en Europa, había fracasado. Más allá del desafecto por los 
decepcionantes resultados de la política internacional, el pensador normando 
desea pasar a la acción. De los estudios de teología transitará a los de economía 
y de ahí se adentra en la administración para conocer de primera mano el 
funcionamiento de las arcas del Estado. Una vez que tiene contacto con el 
modo en que se gestionan las finanzas reales, elabora un plan sobre cómo 



61Saint-Pierre: placer útil a la sociedad. Una visión cosmopolita 
y universalista para el movimiento pacifista y la construcción europea

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 57-78.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.03

ejecutar la manera más eficaz de redistribuirlas en vistas de esa anhelada paz 
internacional.

 
Mi objetivo es proponer medios para conseguir la paz perpetua entre los Estados 
cristianos. Sensiblemente afectado por todos los males que la guerra causa entre 
los soberanos de Europa y sus súbditos, tomé la resolución de llegar hasta las 
primeras causas del mal, y de indagar por medio de mis propias reflexiones si 
este mal está de tal modo vinculado a la soberanía y a los soberanos que no 
tiene absolutamente ningún remedio; y me puse a estudiar a fondo el tema para 
intentar descubrir si era imposible encontrar medios practicables para terminar 
sin guerra todas las diferencias futuras y para lograr de este modo entre ellos la 
paz perpetua (Saint-Pierre 1986: 9-10)1.

Este pasaje forma parte de su famoso Proyecto para hacer la paz perpetua 
en Europa. El proyecto de paz de Saint-Pierre consiste básicamente en la 
formación de una asociación de veinticuatro estados, que por su unión puedan 
alcanzar una paz estable o, como prefiere decir, una “paz perpetua”. Este 
proyecto le valió la etiqueta de ‘utópico’ a causa de la cual le rechazaron buena 
parte de sus proyectos al considerarlos impracticables; reputación consolidada 
por el sarcasmo con el que le azotaría Voltaire, que nunca llegó a considerarle 
filósofo, sino más bien escritor utópico. Tras leer el Extracto y el Juicio de 
Rousseau sobre el Proyecto de paz perpetua de Saint-Pierre, el autor de Cándido 
ironiza sobre el mismo, escribiendo en nombre del emperador de China, quien 
solicita que se extienda el proyecto de paz no sólo hasta sus dominios, sino a 
todo el universo calificando de “bonzo” al abate por su actitud irenista. Propone 
el emperador –Voltaire– incluir a China y a Rusia, pero también a Turquía 
vecina de Hungría y de Nápoles, y al Gran Mongol vecino del rey de Persia, 
“pues todos tienen los mismos derechos, y sería además una injusticia flagrante 
olvidar a Japón en la confederación general” (Voltaire 1998: 202). Con agudeza 
irónica, advierte el ficticio emperador que se ha omitido el nombre de la ciudad 
en la que se reunirán en asamblea los plenipotenciarios del universo. Por ello 
encarga a uno de sus ingenieros construir una nueva ciudad sin dilación. A 
tal fin, hace perforar el globo terrestre de parte a parte y, como los filósofos 
más eminentes de París creen que el centro del globo es de vidrio, “la villa 
será toda ella de cristal y recibirá continuamente la luz del día tanto por una 
parte como por la otra; de manera que la conducta de los plenipotenciarios 
sea constantemente transparente” (Voltaire 1998: 203). Sin embargo, hay que 
señalar que diez años antes, en El Siglo de Luis XIV, el mismo Voltaire que 
calificaba el proyecto de paz como un sueño imposible de realizar, consideró 
sin embargo “muy valiosa” la aportación de abate a la filosofía política. El 
proyecto de Saint-Pierre fue una propuesta altamente atractiva pero no halló 
muchos adeptos entre sus coetáneos; incluso aquellos que lo vieron con 
simpatía no dejaron de encontrarle objeciones, mostrándose escépticos.



62 Alejandro Pla Alfonso

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 57-78.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.03

Adentrándonos más en su obra2, vemos que Saint-Pierre dedica el libro 
a diseñar un proyecto de paz mostrando no sólo los motivos, sino también los 
medios, cuya consideración logre convencer a los príncipes y reyes cristianos 
de Europa de formar una Unión Europea, anticipando el nombre actual o, como 
también gusta al abate, una Société Européenne [Sociedad Europea]. Tal y 
como se indica en su introducción, se trata de un breviario ampliado de un 
autor conocido por sus publicaciones políticas, “con consideraciones nuevas” y 
alegaciones en contra (jóvenes coroneles…) de su firma con las consiguientes 
respuestas de Saint-Pierre. El propio autor lo explica en las primeras páginas:

Fue ya abordado en tres volúmenes por Enrique IV muerto en 1620, siendo el 
último publicado en 1716. Hombres de negocios y demás lo consultan así que 
he hecho este pequeño breviario de la obra, con consideraciones nuevas. Lo 
divido en dos partes: en la primera hago cinco proposiciones muy importantes 
y en la segunda hago aclaraciones. Para mayor profundidad el lector podrá 
consultar la gran obra en lugar de este breviario, destino a quienes ya leyeron 
aquélla (Saint-Pierre 1733: 1-2).

En este interesante breviario Saint-Pierre avisa de que habrá guerras 
mientras que los soberanos no firmen los cinco artículos fundamentales de 
la Alianza General. Entiende que estos cinco artículos “aseguran la paz”, por 
lo que la negociación más importante es “firmarlos por la mayor cantidad 
posible de emperadores”. El artículo primero del Proyecto de paz perpetua 
estipula que el senado tendrá como sede una ville libre [ciudad libre]. Una de 
sus principales funciones pasará por deliberar acerca de los problemas de la 
Unión o Sociedad, sobre todo los que conciernen a la seguridad, tales como 
los de sedición y sublevación (art. 11). El modo matemático de hacer progresar 
su razonamiento bebe del estilo analítico-deductivo espinosista. Así, tras 
presentar sus proposiciones fundamentales pasa a desarrollarlas. En la primera 
proposición expondrá los beneficios –hasta nueve– que suponen los tratados, 
por lo que evidencia la relevancia de los parámetros económicos unidos al 
campo de la moral. Del ámbito económico emerge el utilitarismo cuando 
manifiesta que “cuanto más sean los Estados que lo suscriben mayores serán sus 
ventajas” (Saint-Pierre 1733: 25). Entre las ventajas que cita señala hasta once 
de carácter económico en la cuarta proposición. Así, apunta a un incremento 
en los ingresos del rey mediante la disminución de los gastos militares: “En 
Francia los gastos son de 48 millones de gastos ordinarios. Con 12 bastaría 
estando en la Alianza, además de otros gastos, de tal modo que el rey ahorraría 
24 millones cada año, añadido esto al hecho de que ganaría más seguridad 
y no sólo dinero” (Saint-Pierre 1733: 107-108). También advierte que de no 
haber estado de paz el territorio conquistado efectivamente se incrementaría, 

2  Si no se indica lo contrario, las traducciones de los textos son propias.



63Saint-Pierre: placer útil a la sociedad. Una visión cosmopolita 
y universalista para el movimiento pacifista y la construcción europea

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 57-78.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.03

pero de igual modo lo harían los gastos del mantenimiento de guerra, además 
de que se producirían pérdidas causadas al rey y al Estado por la interrupción 
del comercio extranjero durante los conflictos bélicos –ventajas 2 y 3 de esa 
cuarta proposición. Las ventajas de su proyecto de paz también tienen que ver 
con la mejora de las artes y la reparación de caminos, el perfeccionamiento de 
colegios, hospitales y manufacturas, e incluso la mejora del derecho francés, 
pues “una judicatura más eficiente a nivel procesal ahorraría 62 millones 
al año” (Saint-Pierre 1733: 116). La seguridad de la Casa Real, en tanto en 
cuanto a su continuidad quedaría reforzada, advierte. En su tercera proposición 
demuestra que si tres cuartas partes de esta unión europea lo firman, el otro 
cuarto lo hará. Cita algunos países poco poderosos a los que les interesa firmar 
el tratado. Francia, España, Inglaterra y Rusia se alzan, empero, como los más 
poderosos para el filósofo normando. Saint-Pierre resume en una suerte de 
adagio los beneficios que supone entrar a formar parte de esta alianza: “Todos 
pierden poco incluso incertidumbre, para ganar mucho y certidumbre en una 
paz perpetua e inalterable” (Saint-Pierre 1733: 80). En la quinta proposición 
extiende los beneficios de la Casa Real francesa a otras monarquías europeas, 
detallando y haciendo ver sus conocimientos de política internacional. Apunta 
que su proyecto de paz también sería de interés para el rey de España, pues le 
permitiría conservar Perú, México y mitigar las constates revueltas de Ceuta. 
Saint-Pierre proclama que nunca habrá guerra entre Estados y como mucho se 
permitirá alguna pequeña sedición pero nunca una guerra civil.

2. El bien público

Cualquier medida política debe ser evaluada para Saint-Pierre en términos 
de costes-beneficios y ventajas-desventajas con respecto al placer procurado 
y la desgracia evitada al mayor número, lo que implica un gran interés por 
las enumeraciones, datos cuantitativos en los orígenes de las estadísticas. 
El razonamiento económico se halla presente a lo largo de cada uno de los 
proyectos del abate, tal y como señala Jean-Jacques Rousseau: “Dejó el estudio 
de la moral por el de la política, como antes había dejado el estudio de la física 
por el de la moral; después se dedicó casi exclusivamente a la ciencia del 
gobierno de los Estados” (Rousseau 1761: 665). Hay que recordar que ambos 
se conocieron en 1742, un año antes de la muerte del abate. Dicho encuentro 
acontece en París, en el salón de Madame Dupin, entre cuyos invitados cita 
Rousseau a Fontenelle, Buffon y Voltaire. Rousseau, que tenía treinta años 
y aún no había publicado ninguno de sus célebres escritos, cae seducido por 
las obras de Saint-Pierre: no sólo es uno de los pocos contemporáneos, junto 
con Fontenelle, que se lo toma en serio, sino que tales ideas serán uno de los 



64 Alejandro Pla Alfonso

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 57-78.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.03

motivos de reflexión constante de su filosofía política. Pocos años más tarde, 
Rousseau acepta la oferta de Madame Dupin de hacer un abrégé [extracto] 
de las ideas del abate, con el fin de darlas a conocer una vez superada la 
dificultad que suponía la lectura directa. En 1754, el sobrino del abate, el 
conde de Saint-Pierre, entregó a Rousseau 23 volúmenes, entre las obras 
publicadas (17) y las inéditas (6) del abate. A partir del Siglo de la Luces, 
la voluminosa obra de Saint-Pierre fue conocida fundamentalmente a través 
del Resumen y el Comentario (o Juicio) de ésta publicados por Rousseau en 
1761 y 1782, respectivamente. Es casi seguro que tanto Kant como Fichte o 
Saint-Simon tuvieron acceso a la extensa obra de Saint-Pierre solo por esta 
mediación de Rousseau, quien, si bien respetó las ideas esenciales del abate, no 
dejó de introducir su filosofía política en el desarrollo. Mientras Saint-Pierre se 
propone construir una Europa de los monarcas, Rousseau no puede pensar sino 
en la Europa de los pueblos. La divergencia afecta, como en el caso de Leibniz, 
a los fundamentos político-jurídicos del proyecto de paz en Europa. En efecto, 
mientras la Unión Europea, según el abate, no tiene otra fuente jurídica que el 
acuerdo o pacto entre príncipes y monarcas, “para Rousseau sólo el contrato 
social –esta vez entre los pueblos– tiene que constituir dicha base; pues se trata 
de la dimensión internacional del contrato social en una sola república, que es 
la línea que seguirá Kant” (Bello 2010: 131). 

Su ciencia de la política se basa ya en 1708 en la racionalidad del cálculo 
para deducir la decisión correcta, teniendo en cuenta que el objetivo siempre 
señala al interés público. Para muchos críticos esta actitud de sistematización y 
búsqueda de evidencias que le ofrece la reducción cuantitativa son coherentes con 
su ambición de convertirse en un Descartes de la política. En el Nuevo plan para 
el gobierno de los Estados soberanos (1738) Saint-Pierre presenta su arquitectura 
general de la máquina político-administrativa y subraya cuánto ha inspirado el 
razonamiento económico sus escritos desde sus primeras publicaciones:

Ya he hecho algunos intentos para llegar a estimar y medir en ingresos anuales 
en dinero la utilidad y las ventajas anuales que el Estado derivará de una buena 
regulación: se encontrará un comienzo de ejemplo de esto en el proyecto para 
perfeccionar los caminos, en el resumen del proyecto para hacer la paz perpetua 
en Europa, en el proyecto para desterrar las desproporciones del subsidio de 
tamaño, en el proyecto para reducir las fuentes de los pleitos; pero ¿por qué 
no pudieron perfeccionar estos comienzos mentes excelentes? ¿por qué habría 
de ser imposible llevar a la perfección estos intentos de estimar los ingresos 
monetarios, ya que cualquier ventaja, cualquier conducta, cualquier dolor, 
cualquier placer puede estimarse por el dinero? Pues con el dinero ya tenemos 
infinidad de comodidades, placeres y exenciones de penalidades, y sabemos 
estimarlas en dinero (Saint-Pierre 1738: 106-107)
El cálculo económico inspira las opciones políticas que defiende en una 

amplia variedad de campos. La economía va de la mano de la filosofía moral y se 



65Saint-Pierre: placer útil a la sociedad. Una visión cosmopolita 
y universalista para el movimiento pacifista y la construcción europea

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 57-78.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.03

torna para Saint-Pierre en un conjunto de conocimientos y métodos destinados 
a estudiar las condiciones de la prosperidad de una nación para asegurar su 
poder y estabilidad: “En este sentido es heredero de los autores mercantilistas 
de la monarquía absoluta que asocian economía, regulación y policía, como 
Montchrestien y Laffemas, y atestigua en varias ocasiones su estima por 
Colbert” (Dornier 2018: 1). Esta voluntad social con barnices utilitaristas se 
encuentra también en la Teoría de los sentimientos agradables de Lévesque de 
Pouilly, en los Ensayos de Nicole o en el Tratado de moral de Malebranche. 
Saint-Pierre está convencido, en contra de la moral agustiniana, de que el 
placer y el amor propio no son malos ni buenos en sí mismos, sino según el 
modo en que se orientan. Este problema de orientación al estilo cartesiano 
nos permite conectarlo con Malebranche, para quien una mala dirección era 
síntoma de concupiscencia. En Malebranche la fuerza que reside en el alma 
corre el riesgo de desviarse o dispersarse si no escucha la palabra de Dios: 
“No sigue, en línea recta, el movimiento inicial al que debería ceder. Cuando 
se desvía o, sobre todo, se detiene en un bien particular, siente que posee 
recorrido para ir aún más lejos” (Joly 1901: 11). Saint-Pierre considera los 
movimientos del ciudadano como estímulos que el Estado y la sociedad deben 
utilizar en favor del bien público y de la sociedad. Así pues, se deben promover 
los objetivos conjuntos de religión, moral y política: justicia y bienfaisance 
[benevolencia]. Cartesianismo en términos económicos, diríase. Sin mencionar 
explícitamente a Malebranche, el abate podría respaldar las afirmaciones del 
oratoriano para quien sólo podemos amar lo que agrada y nada nos conviene 
si no es capaz de hacernos más felices y perfectos: “La felicidad del sabio 
Agatón, modelo de obispo benevolente, contribuye a la felicidad de todos, que 
es parte del plan de Dios para lo mejor, según una perspectiva completamente 
leibniziana” (Dornier 2021: 19). Saint-Pierre encuentra en Abbadie la idea de 
que el amor propio, la atracción del placer, las pasiones, si pertenecen a la 
naturaleza, pueden ser no sólo inocentes y legítimas, sino también conducir 
a desarrollar al hombre. Se trata de encauzar el deseo, motor de las acciones 
humanas, hacia el bienestar colectivo; el placer de destacar se convierte en la 
piedra angular de un sistema que espera el deseo de consideración, emulación, 
una sociedad activa, armoniosa y benevolente. Esta ética se basa en la idea de 
que las propiedades normativas dependen únicamente de las consecuencias. 
Las acciones se juzgan por los resultados que producen en términos de dolor y 
placer, implicando un cálculo del bien y del mal producido a escala colectiva; 
por eso, podemos ver en Saint-Pierre, antes que en Jeremy Bentham, a uno de 
los primeros utilitaristas. Su postura ética implica un rechazo de la moral del 
deber y la intención. La incertidumbre de intenciones le parece una cuestión 
irrelevante en términos sociales. Por este motivo critica toda moral extraída 
del rigorismo y el quietismo agustiniano, jansenista, que desprecian la utilidad 



66 Alejandro Pla Alfonso

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 57-78.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.03

pública y devalúan los mecanismos que incentivan el interés común.
La concepción del derecho y la moral del filósofo normando se sustenta 

en la ética de la reciprocidad. Se debe fomentar la emulación al servicio del 
bien y la virtud públicos en cualquier área de la sociedad, utilizando el placer 
de distinguirse para incitar, a través del deseo de la verdadera gloria, a ser 
útiles a la comunidad. Distingue tres clases de placeres: placeres inocentes, 
como los placeres de la música, de comer, de leer; placeres virtuosos, como la 
pasión por traer grandes beneficios a la propia patria y librar a sus ciudadanos 
de grandes desgracias; y finalmente los placeres injustos, aquellos que ofenden 
a los demás y les causan dolor. En definitiva, poderoso motivo de acción, el 
placer es, por tanto, factor de evolución que hay que potenciar y dirigir. Saint-
Pierre comparte la concepción contemporánea del placer como movimiento, 
como motor universal. El abate lo refleja en las siguientes líneas del apartado 
“Proyecto para aplicar mejor el deseo y la distinción”, perteneciente a sus 
Obras de política y de moral: 

Los hombres solo actúan por cualquiera de estos motivos o resortes. Estas son 
las razones por las que se ponen en movimiento; nuestra vida es solo una red 
de acciones producidas por uno de estos diferentes impulsos, y parece que se 
podría decir que el hombre es un ser libre que está en perpetuo movimiento, 
más o menos despierto, más o menos fuerte, más y menos útil, más y menos 
dañino a los otros seres libres. Estos impulsos señalan el interés y la búsqueda 
del placer (Saint-Pierre 1733: 21-212).

La vida practicante religiosa en sí misma se considera un medio para 
inducir la rectitud y la beneficencia a través del deseo de ganar el cielo. La 
armonización de intereses que propugna Saint-Pierre no es el resultado, como 
en Mandeville, del abandono de los vicios privados, sino del condicionamiento a 
la virtud a través de la educación, incentivos y disuasivos aplicables en diversos 
campos. Saint-Pierre estaría próximo a un cierto utilitarismo normativo, por lo 
que se distancia explícitamente de Mandeville, cuyas tesis refuta en su texto 
Contra la opinión de Mandeville. Voltaire, en cambio, se posicionó del lado de 
Mandeville. Por una parte, afirma que la benevolencia natural se presenta, junto 
al amor de sí, como principio de la bienfaisance, pero recuerda inmediatamente 
que ésta no es más que la pitié [compasión] que experimentamos ante el 
sufrimiento del otro, carente de fuerza moral normativa. El hombre socorre a su 
prójimo cuando no le cuesta nada (Tratado de metafísica, IX). Voltaire retoma 
así los argumentos de Mandeville a favor de los “vicios privados” (vanidad, 
avaricia, envidia) como instrumentos del progreso y de la civilización (Tratado 
de metafísica, VIII; Cartas filosóficas, XXV, 11).

El abate sugiere perfeccionar todas las religiones reveladas, librarlas de 
ceremonias, milagros y profecías, instaurar una religión racional y universal, 



67Saint-Pierre: placer útil a la sociedad. Una visión cosmopolita 
y universalista para el movimiento pacifista y la construcción europea

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 57-78.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.03

basada en la ética de la reciprocidad, que encaje con sus proyectos políticos a 
favor de un Estado de bienestar. De hecho, en los últimos volúmenes de sus 
Obras de política y de moral, además de criticar a Pascal y La Rochefoucauld, 
carga contra Mandeville por su pesimismo descorazonador: “En Mandeville, 
el naturalismo moral contribuye a disolver la ética en la economía, los vicios 
que favorecen el consumo asegurando la prosperidad colectiva. Saint-Pierre 
promueve una armonización artificial de intereses particulares asegurada por la 
intervención política” (Dornier 2021: 61). Por el contrario ensalzará a Nicole 
–“el más hábil de los moralistas de nuestros tiempos”– por ver en sus Ensayos 
de moral un canto al perfeccionamiento moral. Partiendo de la ambición de una 
ciencia de las costumbres que permita construir una sociedad feliz sobre bases 
racionales, Saint-Pierre está convencido de que el deseo es necesario para la 
dinámica de la acción útil.

3. La ciencia del placer

Esta política de reducción de males y aumento de bienes deberá sustentarse 
en una ciencia de los modales y las costumbres, en conocer la fuerza de las 
inclinaciones y los hábitos naturales de los hombres. La ambición de construir 
esta ciencia sobre el modelo de las ciencias naturales, basado en un examen 
racional de los comportamientos y sus causas, físicas y morales, recorre el 
pensamiento de los modernos. Jean-François Senault imaginó en un tratado 
publicado en 1641, para la utilidad del monarca, una buena “política de las 
pasiones”. Las pasiones del alma de Descartes se comprometieron a comprender 
el mecanismo de las pasiones para poder entrenarlas mejor y guiarlas. Locke 
afirmó en su Ensayo sobre el entendimiento humano (1689) que la moralidad 
es tan capaz de demostrarse como las matemáticas (l. IV, cap. 3, § 18; cap. 12, 
§ 8). La matematización de la elección moral será formulada por Shaftesbury y 
por Francis Hutcheson en Una investigación sobre el origen de nuestras ideas 
de belleza y virtud (1725). El jesuita Claude Buffier desarrolló una economía 
de la moral y una ciencia de hacerse feliz, tal y como se lee en su Tratado de 
la sociedad civil y el modo de ser feliz contribuyendo a la felicidad de las 
personas con las que vivimos. Por no hablar de la fórmula eudemónica de 
Maupertuis, cuyo cálculo se supeditaba a la cantidad de males y desgracias 
que atormentan al hombre – a la suma de estos habrá que restar los bienes: 
“la felicidad depende, pues, de la compensación de los bienes y los males. El 
hombre feliz no es el que tiene la mayor suma de bienes [….] sino aquel que, 
una vez restado la suma de sus males se le ha quedado la mayor suma de bienes” 
(Maupertuis 1751: 7). La aplicación del modelo de las ciencias exactas a las 
ciencias humanas había sido reivindicada por numerosos teóricos europeos 



68 Alejandro Pla Alfonso

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 57-78.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.03

que quisieron aplicar el empirismo en este ámbito. El teólogo protestante 
Jacques Abbadie subrayó en El arte de conocerse a sí mismo o Búsqueda de 
las fuentes de la moral la idea de que el amor a uno mismo, la atracción del 
placer, las pasiones, si pertenecen a la naturaleza, pueden ser no sólo inocentes 
y legítimas, sino que pueden llevar, por el pensamiento de la inmortalidad, 
a educar al hombre. Lévesque de Pouilly también se inscribe en esta misma 
corriente que buscaba formular una ciencia de los sentimientos. En su Teoría de 
los sentimientos agradables trató de dar un fundamento inamovible a su moral, 
que no toma como una especulación frívola, sino como una verdadera ciencia 
e insiste en que el alma humana, como el mundo físico, obedece a unas leyes, 
pensamiento que parece romper los puentes del dualismo en el ser humano 
para enmarcarlo en un mundo netamente físico sometido a la gravedad de su 
admirado Isaac Newton.

Con el mar de fondo de la revocación del Edicto de Nantes, las tensiones 
políticas de la monarquía francesa con el papado y la aritmética del resto de 
tronos cristianos en el viejo continente, el concepto de ‘tolerancia’ no encaja 
en el pensamiento filosófico de Saint-Pierre, que prefiere trascender este marco 
para deslizarse hasta el concepto de bienfaisance, cuya exactitud semántica 
se antoja difícil de precisar en el cambio de idioma y que quizá podría ser 
benevolencia _¿tal vez beneficencia? La bienfaisance se erige como término 
cargado de ambigüedad. Nace como deber social de los ricos ante los pobres. 
Este hecho la convierte en la virtud unilateral de la parte rica de la sociedad, 
que se atribuye la tarea de garantizar la felicidad pública, por lo que es incapaz 
de establecer un vínculo civil paritario. Es el ideal humanitario el que debe 
guiar al nuevo honnête homme, culto, ilustrado y deísta.  Esta nueva caridad 
fue concebida por primera vez por sus promotores como una poderosa palanca 
anticlerical. Se trata, pues, de una ‘caridad’ secular, prueba de la impotencia de 
la Iglesia para aliviar las miserias del mundo. Al mismo tiempo, la bienfaisance 
es caridad iluminada por todos los nuevos valores queridos por los filósofos 
de la Ilustración y está de ese modo vinculada a todas las palabras clave de la 
Ilustración: humanidad, felicidad, utilidad. En su reflexión sobre el modo en 
que el ‘hombre de salón’ reflexiona antes de asistir con su ayuda a los otros, 
Isabelle Brancourt señala que a finales del siglo XVII y principios del XVIII 
la pobreza ya no era considerada una fatalidad de la condición humana: “La 
causa ya no radica en Dios castigador. Ni el origen del vicio, pues el vicio, si 
existe, no es sino la consecuencia de la pobreza” (Brancourt 2000: 4). Hay que 
recordar que Diderot dedicó un capítulo de la Enciclopedia a los ‘indigentes’ y 
es que nos hallamos en una época donde uno de cada cinco franceses no tenía 
recursos para vivir por sí mismo y, a causa de su propia precariedad, la mitad 
de los franceses no podía dar ayuda a los necesitados. Con este nuevo escenario 
de pobreza y del concepto de ‘pobre’ se explica que el siglo XVIII desplegara 



69Saint-Pierre: placer útil a la sociedad. Una visión cosmopolita 
y universalista para el movimiento pacifista y la construcción europea

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 57-78.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.03

el término bienfaisance. El abad Desfontaine señala en su Diccionario de 
neologismos para los bellos espíritus del siglo (Ámsterdam, 1725) que el 
término apareció por primera vez en un pasaje de la Memoria para disminuir 
el número de procesos (1717) de Saint-Pierre cuando señalaba que las leyes 
debían tender a aplicar el trabajo, la economía, la equidad y la bienfaisance. 
El Diccionario de Trévoux, por su parte, da como referencia del abate sus 
Memorias para servir a la historia de las ciencias y las artes (1743), donde 
éste reivindica que el espíritu de la auténtica religión y el principal objetivo del 
Evangelio es la bienfaisance, que define como la práctica de la caridad hacia 
el prójimo: “El término se puso de moda hacia 1762 y a partir de entonces no 
hubo un solo tratado de moral o de pedagogía que no hiciera uso del término 
[…] en los diccionarios bienfaisance y bienveillance aparecen unidos siendo su 
diferencia de orden filosófico” (Brancourt 2000: 7). El abate en el uso del nuevo 
término lo ancla directamente al utilitarismo y al trabajo. Así, toda actitud hacia 
los pobres que no descanse en esta exigencia de tornarlos útiles a la sociedad 
mediante el trabajo será vana y perniciosa. El trabajo es, pues, deber del pobre.

El abate comparte con Bayle la idea de los derechos de la conciencia 
errante y el carácter condenable de la persecución religiosa, quebrantamiento 
de la ética de la reciprocidad, de la regla de oro que subyace en su pensamiento 
político, moral y religioso. Estudiosas como Carole Dornier opinan que fue 
esta condena a la intolerancia la que le llevó a abandonar el uso del término 
‘caridad’ –primera aceptación en cualquier manual de traducción–, que los 
reformadores utilizan en favor del término ‘benevolencia’. “Saint-Pierre no 
cree ni en la buena fe de los intolerantes, ni en la pureza de sus intenciones, 
porque para él, contrariamente a la afirmación de San Agustín, no existe una 
persecución justa. La base de esta tolerancia se basa en un argumento deísta” 
(Dornier 2021: 12). 

Este argumento a favor de la tolerancia, que bien se conecta con las 
influencias de su compatriota Montaigne, se desarrolla en el Diálogo entre dos 
persas sobre la salvación de paganos e infieles y la interpretación de las Escrituras. 
Aquí, Izouf, un musulmán, cuestiona al imán Ismael para aclarar ciertos puntos 
de su religión: según Ismael, cuyas opiniones coinciden oportunamente con 
el pensamiento del abate, se salvarán todos aquellos que hayan observado la 
regla de oro o ética de la reciprocidad, en su sentido negativo y forma pasiva 
(“No hagas a los demás...”) o positivo y activo (“Haz a los demás...”), máximas 
coherentes con la razón universal. Dios puede salvar a los que vivieron antes 
que Mahoma e ignoraron las verdades de Alcorán porque no puede querer lo 
imposible; pero los infieles justos y benevolentes tampoco están excluidos de 
la salvación, porque Dios no puede castigar el error involuntario. Reconocemos 
aquí la primacía de la razón práctica para interpretar las Escrituras a favor de 
la tolerancia, defendida por Bayle en su Comentario filosófico (1686), pero 



70 Alejandro Pla Alfonso

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 57-78.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.03

también las influencias de Spinoza sobre la luz natural como intérprete de las 
Escrituras en relación a la divinidad: “El núcleo de verdad de las Escrituras es, 
como en Spinoza, el mandato de justicia y de caridad –aquí, ‘benevolencia’– 
reflejando en mitad de los errores la mentalidad de los primeros auditores de 
la Biblia” (Dornier 2021: 13). Comparte con Spinoza la idea de que podemos 
reconciliar la moral y la religión apoyándonos en los preceptos bíblicos de 
la justicia y la caridad –la benevolencia para San Pedro–, y que la salvación 
se da a quienes observan esta justicia y esta caridad, el único conocimiento 
que se requiere de hombres por Dios. El ideal de perfección cristiana de una 
vida retirada, devota y contemplativa deja paso en la filosofía del abate a una 
piedad activa al servicio de la educación y el asistencialismo, en la línea de las 
órdenes fundadas en la Contrarreforma, que hicieron de la utilidad social un 
instrumento de reconquista de la Iglesia católica. 

Castel de Saint-Pierre es parte de una forma de desarrollo de la Contrarreforma 
por el pensamiento de los modernos. Rechazando el pesimismo agustiniano, 
ve en la búsqueda de la salvación por las obras, en una nueva definición de 
perfección y santidad, una forma eficaz de obtener el compromiso de los fieles 
en favor del bienestar colectivo. Sus convicciones galicanas y su racionalismo 
político lo llevan a concebir una forma de secularización de la Iglesia: la pobreza, 
la enfermedad, la delincuencia requieren el apoyo del gobierno, cuya acción 
debe dirigirse a toda la población y requiere el uso de recursos eclesiásticos 
como la redefinición del papel de primer orden (Dornier 2021: 34).

Este activismo religioso lo encontramos también en Leibniz, para 
quien la mejor forma de servir a Dios descansa en la actividad política. Esta 
convicción es la que sustenta su famoso lema Theoria cum praxi que acompaña 
a los planes leibnizianos para la fundación de Academias –que él denomina 
Sociedades– a lo largo de su vida, proyectos que podemos inscribir sin riesgo 
de error en el programa ilustrado para la educación del género humano: “Las 
actividades políticas de Leibniz estarían, desde este supuesto, al servicio de un 
proyecto ético más amplio que perseguía la liberación de los seres humanos 
y la consecución de su felicidad y paz universales por medio de los avances 
en el conocimiento” (Roldán 2015: 129). La ciencia, pues, sería la encargada 
de acabar con la fragmentación de la humanidad al servir de vehículo de 
pacificación entre las distintas culturas que reconocerían a su paso su origen 
común y su común esencia racional.

Saint-Pierre se dirige a quienes se alejan de la parte fundamental de la 
religión –la práctica de la justicia y la benevolencia– y viven convencidos de su 
salvación por el mero hecho de cumplir ciertos sacramentos. Pero también se 
dirige a quienes niegan la inmortalidad del alma y descuidan así su salvación. 
El filósofo normando propone a todos ellos definir una suerte de esencia de 
la religión, que arroja lo que necesariamente debe practicarse y aquello que 



71Saint-Pierre: placer útil a la sociedad. Una visión cosmopolita 
y universalista para el movimiento pacifista y la construcción europea

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 57-78.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.03

es suficiente para practicar. La sensibilidad hacia la familia y la armonía 
conyugal forma parte de una valoración de la vida cotidiana. La ética cristiana 
propuesta por el abate pasa por una benevolencia concreta y numérica. Apunta 
de lleno a la economía doméstica. Prescribe a todos los ciudadanos dedicar 
una décima parte de sus ingresos a actos caritativos, oponiéndose tanto a los 
nobles valores de la representación a través de un estilo de vida caro, como a 
una forma de caridad sacrificial. A fin de afirmar la concordancia perfecta entre 
las Escrituras y los preceptos de la ley natural, el abate se basa repetidamente 
en la declaración de la regla de oro (Mt 7.12) y, en el mismo Evangelio, en 
los dos mandamientos que son toda la ley (Mt 22.40): amar a Dios y amar al 
prójimo, credo mínimo que asegura la salvación y propone una ética cristiana 
a través de unas reglas sencillas y seguras. Si el abate aboga por la tolerancia 
en materia de creencias, apoya sin embargo la represión por parte del poder 
civil de los disturbios creados por el fanatismo religioso. Así pues, se muestra 
partidario de una medida policial consistente en encomendar a lo que denomina 
un Conseil de silence [Consejo de Silencio] la censura preventiva y la represión 
de escritos y discursos que alimentan disputas y alteran el orden público. Saint-
Pierre apoya las disposiciones sobre la necesidad del silencio, adoptadas por 
la monarquía entre 1717 y 1731 en forma de declaraciones y una decisión de 
dicho Conseil, acompañadas, a partir de 1726, de disposiciones represivas 
contra el clero acusado de sospechoso por jansenismo. La medida policial 
que propugna se opone a la pretensión de las autoridades eclesiásticas de 
censurar para imponer una verdad, que sólo puede aumentar las divisiones. La 
persecución, injusta en defensa de la verdad de la religión, se volvería legítima 
como preservativo político de las enfermedades populares que desafían al 
poder civil. La tranquilidad interior, como la paz entre Estados, depende, por 
tanto, de un poder. Corresponde al poder político actuar.

4. Élites gobernantes

Estos proyectos se inician desde un pensamiento utilitarista previo a 
Jeremy Bentham, que parte del cálculo de los placeres y dolores y del interés 
del mayor número por medir la utilidad, de una aritmética política que ve en la 
conversión en valor monetario un medio de establecer con certeza la validez 
de los proyectos. Este orden natural de una sociedad de mercado, del libre 
juego de los intereses, se despliega en un marco altamente administrado. Ello 
presupone instituciones políticas y sociales que garanticen el ejercicio de la 
libertad individual y colectiva. Sólo concibe el poder del Estado para maximizar 
el bienestar del mayor número. Por tanto, el valor que se le puede dar a los 
logros de los hombres debe medirse en función del número de personas que 



72 Alejandro Pla Alfonso

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 57-78.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.03

minimicen sus daños y aumenten sus placeres. Así lo manifiesta en su sección 
‘Proyecto para hacer los libros y otros monumentos más honorables para los 
futuros autores y más útiles para la posteridad’: “Existen placeres, pero también 
males mayores y más duraderos y que afectan a un mayor número de familias. 
Existen tanto los unos como los otros. Ahora bien, ésta ha de ser la medida de 
mayor y menor utilidad” (Saint-Pierre 1733: 244).

Esta prosperidad, además, se ha de organizar con una monarquía renovada 
basada en el modelo de la sociedad culta: la academia política desarrolla una 
ciencia política que inspira a las élites gobernantes reclutadas, no por la venta 
de cargos, sino por votación, por sus habilidades y por sus méritos. El rey, con 
autoridad indivisa, hace que se lleven a cabo decisiones racionales basadas en la 
opinión ilustrada de agentes de la monarquía con experiencia, teniendo en cuenta 
las opiniones de los súbditos. La Iglesia está subordinada a los imperativos 
del bienestar de la población. Los bienes eclesiásticos deben utilizarse para la 
educación de los colegios, el alivio de los pobres y los enfermos, bajo el control 
del Estado monárquico. No significa que las comunidades religiosas dejen de 
gestionarlas, sino que lo hagan de la manera más adecuada para el bien público. 
Para ello propone premiar con nombramientos religiosos a las que con mayor 
utilidad pública lleven a cabo dicha gestión. El abate incluso señala como modelo 
esas órdenes religiosas que durante la Contrarreforma hicieron de la utilidad social 
el instrumento de la reconquista católica. Saint-Pierre adecúa sus pensamientos 
a un vasto plan para refundar establecimientos religiosos y utilizar los ingresos 
eclesiásticos a favor de la educación de las élites, con la intención de erosionar el 
cuasi monopolio de los jesuitas. El sentido comunitarista de Saint Pierre aparece 
cuando sentencia que todos los vínculos de cualquier sociedad se reducen a dos: 
“El primero y menos fuerte es la esperanza o el deseo de aumentar el bien, el 
segundo y más fuerte es el miedo de ver disminuir los bienes y aumentar los males” 
(Saint-Pierre 1733: 31-32). Saint-Pierre no diseña la sociedad, no la organiza, no 
subordina el ciudadano al Estado, pero sí que reconoce, siempre en el ámbito 
económico, la necesidad del otro para el desarrollo propio. El abate considera 
que la sociedad de su tiempo estaba mal gobernada por los tratos de favores, el 
clientelismo y la estanqueidad de ciertos oficios. Saint-Pierre propone construir un 
nuevo orden más eficiente de acuerdo con las superioridades naturales, mediante 
selección, formación y promoción de élites políticas, militares y religiosas, y 
por la atribución de títulos, dignidades y puestos por motivos meritocráticos. 
Su utilitarismo crece en estatalismo cuando encuentra necesario el “tesón” en 
la utilidad pública. Tanto es así que considera vulgar la actividad profesional de 
aquel ciudadano cuya actividad no excede más que su propio interés. El grupo 
ha de estar por encima. La única actitud empresarial noble pasa por trascender el 
beneficio económico individual, pues sólo así repercutirá en utilidad pública, fin 
último de su cálculo y valoración de morales: 



73Saint-Pierre: placer útil a la sociedad. Una visión cosmopolita 
y universalista para el movimiento pacifista y la construcción europea

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 57-78.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.03

Hay que procurar ventajas a lo público y las empresas son más gloriosas cuanto 
más complejas y útiles son a la sociedad. Que un comerciante intente cosas 
complejas para volverse rico está bien y permitido, es útil para su familia; pero 
nada hay de glorioso en ello pues no hay virtud en esa empresa dado que no 
trabaja más que para su utilidad y la de su familia y no para la Utilidad Pública. 
Nada le distingue del pueblo llano (Saint-Pierre 1733: 58-59).

Este planteamiento económico, que tan sólo tendrá auténtica categoría 
de utilidad pública con las miras morales estatalistas antes señaladas, requiere 
además del marco de paz explicado en el epígrafe anterior de este estudio: 
“La mayoría de estas empresas gloriosas serán imposibles mientras que la 
paz general de Europa no sea suficientemente sólida” (Saint-Pierre 1733: 62). 
Como se ha indicado, las autoridades e instituciones religiosas deben estar 
sujetas al poder estatal y dedicadas a la educación moral y las obras sociales. 
Los valores carismáticos, la vida contemplativa, el ascetismo se eliminan en 
beneficio de la utilidad pública. El estado monárquico, que pretendía aumentar 
su población para fortalecer su poder militar y económico, había intentado 
en vano en 1665, a instancias de Colbert, reducir el número de religiosos y 
religiosas. El ideal de perfección, constitutivo del monaquismo, se asociaba 
tradicionalmente con el ascetismo: votos de celibato, pobreza, obediencia; 
observancias del claustro (clausura, oración, oración, silencio); medios de 
penitencia (ayuno, mortificación); uso frecuente de los sacramentos. Para 
Saint-Pierre, la concepción de la perfección que había presidido la fundación 
de las órdenes religiosas era fruto de la ignorancia. El progreso de la razón en 
un siglo ilustrado fue redefinir la perfección según los propósitos de la justicia 
y la benevolencia, por medio del buen gobierno de los hospitales, colegios y 
seminarios, no por los de las oraciones, el canto de los salmos y los himnos. El 
poder civil y las autoridades eclesiásticas debían contribuir a este desarrollo. La 
santidad, para Saint-Pierre, no consiste en rezar por el alivio de los pobres y por 
la enseñanza de los ignorantes, ni en hacer sacrificios y padecer sufrimientos 
innecesarios, sino en aliviar y educar al prójimo, en trabajar por la concordia 
entre los hombres. La santidad y la perfección religiosas deben ser redefinidas 
según la utilidad y el clero, regular y secular, debe ser dirigido por élites 
competentes y comprometido a actuar al servicio del mayor número.

Todo ello sólo podrá desplegarse en el entorno de una política tanto 
nacional como internacional inserta en su proyecto de paz perpetua. Política, 
economía y moral se ensamblan de manera indisoluble en la propuesta 
filosófica de Saint Pierre, cuyas convicciones deístas y absolutistas están 
claramente influenciadas por las políticas del otro lado del Rin, que ya habían 
decidido subordinar las instituciones religiosas en beneficio de las necesidades 
seculares: “Saint-Pierre protagoniza el intento de una conciliación original entre 
la búsqueda del progreso y la inspiración cristiana que no tendrá continuidad 



74 Alejandro Pla Alfonso

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 57-78.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.03

en la Ilustración francesa” (Dornier 2021: 56). En el pensamiento político del 
abate el Estado absolutista ha de instaurar una autoridad unificada en aras del 
perfeccionamiento y la grandeza social, una buena police [policía], palabra 
cuya polisemia de la época subraya la interpenetración de las esferas política y 
moral. La policía no sólo se ocupa de la seguridad interior y el orden, sino todo 
lo que atañe a la subsistencia, la salud, la buena gestión económica e incluso 
las costumbres. La educación y el liderazgo moral son tarea de la política. La 
concepción que hace de la police se aproxima a la Polizei alemana y austriaca, 
y explica la variedad de campos que abarcan sus numerosos proyectos de 
reforma: economía, finanzas, impuestos, relaciones interestatales, derecho, 
pero también educación, religión, ética, medicina... Todos ellos se agrupan en 
los dieciséis volúmenes de sus Obras de política y de moral. Esta rehabilitada 
sofocracia renacida por necesidad de utilidad pública, una élite competente y 
meritocrática, edificará una ciencia política ejecutada mediante una police que 
actuará siguiendo el ideario de la ciencia moral.

La idea platónica de la sofocracia la halla el abate más clara en Leibniz, 
cuya élite de sabios, su academia, se le aparece a Saint-Pierre como un modelo 
institucional favorable al progreso. Esta academia de Leibniz le inspira para 
diseñar una élite de sabios que pueda proporcionar, con la experiencia, un 
mecanismo de reconocimiento de superioridad, que el abate aplica a diferentes 
ámbitos: político, cultural y científico. Esta grupo de sabios no solo legislará, 
sino que estimulará, evaluará y recompensará el emprendimiento, animando 
a sus miembros a superarse a sí mismos. ¿Cómo se elegirán los miembros 
que conformen esa sociedad de sabios? Las élites serán reclutadas a través 
de un sistema de elección entre pares. Se seleccionará a los mejores por sus 
habilidades y compromiso, fomentando el espíritu competitivo. Saint-Pierre 
señala un sistema alejado de la presión sobre los votantes a fin de proporcionar 
empleo público, alejándose de la perpetuidad y herencia de los cargos:

Es la esperanza del ascenso lo que permite olvidar las penas y los dolores, 
las molestias y el tedio del puesto donde uno se encuentra […] que estimula 
ese ardor por la distinción […] disminuir esta esperanza por un sistema de 
herencia, por tratos de favores o por recomendaciones de la corte: es disminuir 
considerablemente el principal impulso del Estado (Saint-Pierre 1718: 57).

El deseo por ser estimado, admirado, se da en todas las naciones, en 
todas las profesiones, en todas las edades y en ambos sexos. Es una marca 
que –afirma el abate– se reconoce en la atención a las superioridades más 
fútiles: el adorno, belleza, destreza física, mobiliario, parentesco… es 
lo que Saint-Pierre llama glorioles, un término con un sufijo peyorativo 
que crea para expresar el desprecio que se les debe y para evidenciar los 
verdaderos motivos de gloria. Saint-Pierre designa, al igual que algunos 



75Saint-Pierre: placer útil a la sociedad. Una visión cosmopolita 
y universalista para el movimiento pacifista y la construcción europea

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 57-78.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.03

de sus contemporáneos, las equivocadas maneras con las que se aspira a 
dar con dicha gloria: coraje al servicio de la guerra, la conquista, el lujo, 
las hazañas inútiles, los sacrificios y mortificaciones de fanáticos... La 
búsqueda de la distinción no es, por tanto, útil ni beneficiosa a no ser que 
promueva el bienestar del mayor número. Este pensamiento del abate lleva 
su propuesta hasta las cotas más elevadas de la sociedad. Así, el mejor 
sistema educativo para el delfín de Francia pasa por ir más allá de la única 
relación con su tutor encerrado en la Corte; le conviene, pues, educarse 
rodeado de varias decenas de alumnos con los que compararse y alimentar 
el deseo de querer sobrepasarles, de querer ser mejor que ellos.

Si para Descartes el sujeto quiere ser autosuficiente y basa sus juicios en la 
intuición clara y obvia o en la deducción que conduce a la certeza, moralmente 
su guía no es la opinión de los demás, sino el buen uso de su libre albedrío. Así 
pues será de Hobbes de quien el abate toma prestada una concepción dinámica 
del deseo de gloria. Este es potencialmente destructivo porque se desarrolla en 
un juego de suma vacío, buscando la inferioridad y la derrota de los demás, lo 
que lleva al conflicto interpersonal y a la guerra. La estructura política debe 
encauzar y dirigir este deseo, y el soberano se convierte en la única fuente 
de honor. Por tanto, la distinción social ya no puede ser un valor que permita 
a los sujetos la libertad de estimarse a sí mismos, sino que se convierte en 
un reconocimiento público definido por una ley que establece un sistema de 
recompensas, gratificaciones, y tributos en aras a fomentar el interés común. 
Así, se lee en las páginas de Leviatán:

Finalmente, dado el valor que los hombres naturalmente se atribuyen a sí 
mismos, dado el respeto que buscan [obtener] de los demás, dado el poco valor 
que dan a otros hombres, de lo que resultan continuas rivalidades, disputas, 
facciones y finalmente la guerra, hasta destruirse unos a otros, y disminuir su 
fuerza contra un enemigo común, se precisan leyes del honor y una estimación 
pública del valor de los hombres que han merecido o es probable que merezcan 
lo mejor de la República […]. Al soberano, por tanto, también le corresponde 
dar títulos de honor, para designar el rango y la dignidad de cada uno, y las 
marcas de respeto que los hombres deben testificarse unos a otros en actos 
públicos y privados (Hobbes 2017: 187).

Placas y monumentos deberán rendir homenaje a los benefactores que 
financien infraestructuras e instalaciones públicas, o ayuden a los pobres; 
con pensiones y gratificaciones se compensará a quienes trabajen para el 
interés general. “Saint-Pierre opone a una sociedad viciosa donde reinan los 
favores, otra activa, próspera y justa gracias a la recompensa del mérito, factor 
determinante del progreso” (Dornier 2021: 63).



76 Alejandro Pla Alfonso

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 57-78.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.03

Conclusiones

En definitiva, la característica principal de la labor de Saint-Pierre estriba 
en la fe que demuestra en el progreso y en la razón. La ideología del autor, ajena 
a la utopía, aparece perfectamente situada en el conjunto de los intereses de la 
Ilustración y en la misma trayectoria que habría de llevar a las formulaciones de 
Condorcet. Representante de la corriente ilustrada política a favor de reformas 
impulsadas por la autoridad monárquica, pasó a la historia del pensamiento 
político y social por haber anhelado y trabajado en pro de un mundo sin 
guerras. Su Proyecto de paz perpetua adoptó un enfoque legal y el modelo de 
una federación de estados inspirada en la unión germánica. Bajo la autoridad 
del rey Enrique IV, a quien atribuye el mismo proyecto de paz, no dejará de 
promocionarlo ante las autoridades y la opinión francesa y europea, buscando 
el apoyo de personajes influyentes como Torcy, Felipe de Orleans y Federico 
II de Prusia, entre otros, y se esforzará por traducirlo a diferentes idiomas. 
Su ética presupone medir la base de la estima y grandeza, que Saint-Pierre 
sugiere evaluar en términos de la general y utilidad común. En este sistema, que 
funciona al servicio del interés general, el Estado tiene un papel regulador real 
al jugar con la culpa o las recompensas. Convencido de la necesidad de orientar 
al hombre hacia el Bien, se opone tanto a la idea de la predestinación gratuita 
como a la de la gracia eficaz: Dios, que ha concedido a los hombres el libre 
albedrío, sólo puede condenarlos o salvarlos según sus méritos y sus obras. De 
igual modo, considera que el quietismo es perjudicial por razones similares. 
Su Proyecto para hacer la paz perpetua en Europa, retomado por Rousseau y 
Kant para diseñar un nuevo proyecto de paz, sin duda supone una referencia 
para el movimiento pacifista y la construcción europea tal y como esperamos 
haber demostrado en este artículo. 



77Saint-Pierre: placer útil a la sociedad. Una visión cosmopolita 
y universalista para el movimiento pacifista y la construcción europea

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 57-78.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.03

Bibliografía:

Agustín, S. (2010). La ciudad de Dios. Madrid: Tecnos.
Bello, E. (2010). La construcción de la paz: el proyecto del abbé de Saint-

Pierre. Res publica, 24, 121-135.
Brancourt, I. (2000). La «Bienfaisance” en France au siècle des Lumières. 

Histoire d’un mot. Société et religion en France et aux Pays-Bas. XVe-
XIXe siècle. HAL (Id: halshs-03195543), 1-14.

Canto-Sperber, M. (2014). Dictionnaire d’éthique et de philosophie morale. 
Paris: PUF.

Crucé, E. (2018). Le Nouveau Cynée ou Discours d’Etat. Rennes: Presses 
Descartes, R. (1967). Oeuvres complètes . París: Crin.
Descartes, R. (2010). Discurso del método. Madrid: Espasa-Calpe.
Dornier, C. (2006). Souci de soi et spectacle de la nature chez deux moralistes 

chrétiens . Presses de l’Université de Paris Sorbonne, 79-88.
Dornier, C. (2018). ‘Un utilitarisme normatif’, introduction aux ‘Écrits sur 

l’économie, les finances et la fiscalité’, in Les écrits de l’abbé Castel de 
Saint-Pierre. Presses universitaires de Caen, 1.

Dornier, C. (2021). Désir de distinction et dynamique sociale chez l’abbé de 
Saint-Pierre. Lumen, 55-74.

Dornier, C. (2021). La Monarchie éclairée de l’abbé de Saint-Pierre: Une 
science politique des modernes. H-France Review Vol. 21 (September 
2021), No. 172., 1-62.

Epicuro. (2018). Obras completas. Madrid: Cátedra.
Fontenelle, B. (2015). Du bonheur, de la patiente et la liberté. Paris: Payot & 

Rivages.
Hobbes, T. (2017). Leviatán. París: Gallimard.
Israel, J. (2006). Enlightenment Contested: Philosophy, Modernity, and the 

Emancipation of Man, 1670‒1752. Nueva York: Oxford University Press.
Israel, J. (2012). La Ilustración radical. Madrid: FCE.
Le Maître de Claville, C.-F.-N. (1740). Traité du vrai mérite de l’homme, 

considéré dans tous les âges et dans toutes les conditions: avec des 
principes d’ éducation, propres à former les jeunes gens à la vertu. París: 
Chez Saugrin.

Leibniz. (1734). Carta a Grimarest. En Kortholt, Recueil de diverses pièces 
(pág. 43). Hamburgo: Vandenhoeck.

Long, A. (1994). La filosofía helenística. Madrid: Alianza Universidad.
Marmontel, J. F. (1757). La Enciclopedia (vol. VII). París: Enccre (on line).
Maupertis, P. L. (1756). Oeuvres. Lyon: Jean-Marie Bruyset.
Maupertuis, P. L. (1751). Essai de philosophie morale. Leide: Elie Luzac, Fils.



78 Alejandro Pla Alfonso

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 57-78.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.03

Mauzi, R. (1994). L’idée du bonheur dans la littérature et la pensée françaises 
au XVIII siècle. París : Albin Michel.

Montaigne, M. (2002). Essais. Paris: Arléa.
Montesquieu. (2014). Mes pensées. Paris: Gallimard.
Nicole, P. (1671). Essais de morale. Paris: Les Belles Lettres, collection «Encre 

Marine» (2016).
Pascal, B. (2000). Pensées. Paris: LGF.
Richard, J. (2006). Matérialistes français du XVIIIe siècle. París: Presses 

Universitaires de France.
Roldán, C. (2015). Paz perpetua y federación europea: la crítica de Leibniz a 

Saint-Pierre. Aracauria, 111-134.
Rousseau, J.-J. (1761). Mémoires pour la vie de Mr. l’abbé de Saint-Pierre. 

Amsterdam: Marc Michel Rey.
Saint-Pierre, C.-I. C. (1718). Discours sur la Polysynodie. Amsterdam: Du 

Villard et Changuion.
Saint-Pierre, C.-I. C. (1733). Ouvrages de politique. Roterdam: J. D. Beman.
Saint-Pierre, C.-I. C. (1738). Nouveau plan de gouvernement des États 

souverains,. Roterdam: J.D. Beman.
Saint-Pierre, C.-I. C. (1986). Projet pour rendre la paix pérpetuelle en Europe. 

París: Fayard.
Trénard, L. (1963). Pour une historie sociale de l’idée de ‘bonheur’ au XVIII 

siècle. Annales historiques de la Révolution française, 309-330.
Voltaire. (1878). Le Siècle de Louis XIV. París: Édition Garnier.
Voltaire. (1998). Rescrit de l’Empereur de la Chine à l’occasion du projet 

de paix pérpetuelle. En J. &.-F. Ferrari, L’Année de 1796. Sur la paix 
pérpetuelle: de Leibniz aux héritiers de Kant, (págs. 202-203). París: Vrin.


