
Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 35-56.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.02

La relación entre el rey y Dios en Diego 
Saavedra Fajardo. Un modelo alternativo al 
derecho divino de los reyes

The relationship between the king and God in 
Diego Saavedra Fajardo. An alternate model 
to the divine right of kings
Ramón de Meer Cañón1

Universidad Francisco de Vitoria (España)
ORCID: https://orcid.org/0000-0003-0062-4836

Recibido: 08/09/2024
Aceptado: 03/08/2025

Resumen
Diego Saavedra Fajardo, autor y diplomático del siglo XVII, ha sido en 

ocasiones descrito como un autor moderno, calificado como Hobbes o Maquiavelo 
hispánico. Sin embargo, el análisis de sus escritos revela, extrayendo sus ideas 
de la abundante imaginería barroca, un profundo arraigo en el pensamiento 
político-teológico medieval. En este artículo nos centraremos en la herencia 
de Saavedra en lo que a la relación del poder con Dios se refiere, demostrando 
cómo entiende a Dios como causa del poder regio, en un sentido formal, pero 
también como origen providencial de cada reinado; y cómo comprendiendo 
al rey como poder deseado por Dios, se pueden entender las disposiciones de 
la Providencia, y los premios y castigos divinos a cada comunidad política 
concreta. Esto permitirá diferenciar su tesis de la mayoritaria en ámbito inglés 
y francés, la doctrina del derecho divino de los reyes.

Palabras-clave: Saavedra Fajardo, origen del poder, derecho divino, 
autoridad, providencia divina.

Abstract
Diego Saavedra Fajardo, author and diplomat of the 17th century, has 

sometimes been described as a modern author, labelled as a Hispanic Hobbes 

1  (ramon.demeer@ufv.es). 
Publicaciones: https://scholar.google.com/citations?user=ut9gHz0AAAAJ&hl=es



36 Ramón de Meer Cañón

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 35-56.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.02

or Machiavelli. However, an analysis of his writings reveals, drawing his 
ideas from the abundant Baroque imagery, deep roots in medieval political-
theological thought. In this article we will focus on Saavedra's inheritance of 
the relationship of power with God, demonstrating how he understands God 
as the cause of royal power, in a formal sense, but also as the providential 
origin of each reign; and how by understanding the king as a power desired 
by God, one can understand the provisions of Providence, and divine rewards 
and punishments for each specific political community. This will allow us to 
differentiate his thesis from the mainstream English and French theory, the 
divine right of kings.

Keywords: Saavedra Fajardo, origins of power, divine right, authority, divine 
providence.

1. Introducción

El afamado diplomático a que se consagra este artículo, Diego Saavedra 
Fajardo, ha sido erigido por muy heterogéneas personalidades como uno de 
los mayores escritores del siglo XVII2. Sin embargo, frente a sus biografías 
o antologías de textos, destaca la escasez de estudios publicados sobre su 
pensamiento político3. El presente artículo se propone precisamente ahondar en 
una cuestión de filosofía, e incluso teología política: la relación entre el poder 
del rey y Dios, entresacada a modo de hermeneuta de las imágenes empleadas 
en sus obras4. Dada la ausencia de definiciones claras, solamente a través de tal 
método se puede extraer el sentido y orientación de su pensamiento político. 
Encontramos en Saavedra un estilo análogo a lo sacramental: se entiende lo 
divino como accesible y cercano a través de la belleza, de lo visual y palpable5. 

2   “el más prudente en el derecho público y en el arte político, y el más elocuente y talentoso”, Nicolás 
Antonio, Bibliotheca hispana nova, tomo I, Madrid, Joaquín de Ibarra, 1783, p. 312; “si Córdoba nos 
dio un Séneca filósofo, Murcia nos da un Séneca político”, Pedro de Cuenca, “Aprobación” [en Diego 
Saavedra Fajardo, Idea de un príncipe político-cristiano en cien empresas, en Obras completas, ed. 
de Ángel González Palencia, Madrid, M. Aguilar, 1946 (En adelante, Empresas)], p. 159; “Hércules 
Céltico”, Gregorio Mayans y Císcar, Oración en alabanza de las elocuentísimas obras de D. Diego 
de Saavedra y Fajardo, Valencia, Antonio Bordázar, 1725, pp. IV-V; “le premier écrivain du temps de 
Philippe IV”, Adolphe De Puibusque, Histoire comparée des littératures espagnole et française, tomo 
I, Paris, Chez G.-A. Dentu, 1843, p. 535; “el publicista más notable de la corte de Felipe VI”, José 
Mª Ibáñez García, Saavedra Fajardo: estudio sobre su vida y sus obras, Murcia, Tip. de El Noticiero, 
1884, p. 5.

3   Ana Valero Fernández de Palencia, “La revista Empresas Políticas”, en Anuario de Derechos 
Humanos. Nueva Época, 5 (2004), p. 856. Exceptuamos la obra de Belén Rosa de Gea, Res publica y 
poder: Saavedra Fajardo y los dilemas del mundo hispánico, Madrid, Biblioteca Nueva, 2010.

4   Belén Rosa de Gea, op.cit., p. 21.
5   Enrique Tierno Galván, “Notas sobre el Barroco”, en Anales de la Universidad de Murcia, XIII, 

1 (2010), pp. 118-119.



37La relación entre el rey y Dios en Diego Saavedra Fajardo. 
Un modelo alternativo al derecho divino de los reyes

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 35-56.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.02

Transmite sus ideas políticas mediante el poder impactante de la imagen o la 
historia6, con metáforas asequibles y pedagógicas, que requieren de un ejercicio 
de desentrañamiento7: a ello se destinan las referencias textuales de más de diez 
obras del autor, así como de su correspondencia, en un ejercicio que pudiera 
parecer excesivo si no se tiene en cuenta esta necesidad metodológica.

En este artículo abordaremos si la doctrina política de Saavedra coincide 
con las teorías de soberanía y derecho divino de los reyes que, hipertrofiando la 
figura del gobernante regio, desnaturalizan la institución monárquica medieval 
confundiéndola con el naciente Estado, monopolizador del poder. Esta teoría 
profundamente popular8 se resume en que, estando el monarca directamente 
investido por la divinidad ab initio, se encuentra por encima de la República, 
no solamente como garante de su orden constitutivo, sino como su creador 
y mantenedor en el ser. Emanando de una noción voluntarista del poder, se 
entiende al rey como aquel que en su reino disfruta de lo que la Voluntad divina 
ejerce sobre la Creación, a partir de Ockham: un poder omnímodo e ilimitado9. 
El rey es para esta tesis el “originario detentador del máximo poder, de la 
suprema jurisdicción”10, pues “La prémiére marque de souverainité, est donner 
loy à tous en general, et à chacun en particulier”11. Cuatro son sus características 
esenciales12. Primero, la monarquía es una institución divinamente ordenada:

We will still believe and maintain, That our Kings derive not their Titles from the 
People, but from God; that to him only they are accountable; that it belongs not 
to Subjects, either to create or censure, but to honour and obey their Sovereign, 
who comes to be so by a fundamental hereditary Right of Succession, which no 
Religion, no Law, no Fault or Forfeiture can alter or diminish13.

Segundo, es un derecho hereditario, irrevocable sin excepción; y tercero, 
genera responsabilidad al monarca solamente ante Dios:

The state of monarchy is the supremest thing upon earth: for kings are not 
only God’s lieutenants upon earth and sit upon God’s throne, but even by God 

6   José Antonio Maravall Casesnoves, Teoría del Estado en España en el siglo XVII, Madrid, CEC, 
1997, p. 45 y 53-54.

7   Jacques Lacan, “Del Barroco” [en Jacques-Alain Miller, ed.: El seminario, Paidós, Buenos Aires-
México-Barcelona, 1972-1973], p. 140.

8   “It was essentially a popular theory, proclaimed in the pulpit, published in the market-place, 
witnessed on the battle-field”. John N. Figgis, The theory of the Divine Right of Kings, Cambridge, 
Cambridge University Press, 1896, p. 3.

9   Véase Guillermo de Ockham, Opus Nonaginta Dierum, XCV.
10   José Mª García Marín, “En torno a la naturaleza del poder real en la Monarquía de los Austrias”, 

en Historia. Instituciones. Documentos, 11 (1984), p. 142.
11   Jean Bodin, Les six Livres de la Republique, Paris, Chez Jacques du Puys, 1577, p. 197.
12   John N. Figgis, op. cit., pp. 4-5.
13   “The Address of the University of Cambridge presented by Dr. Gower then Vicechancellor 

Sept. 18 1681 to the King at Newmarket” [en History of Passive Obedience, Amsterdam, Theodore 
Johnson, 1689], pp. 108-109.



38 Ramón de Meer Cañón

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 35-56.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.02

himself they are called gods. […] I conclude then this point touching the power 
of kings with this axiom of divinity, that as to dispute what God may do is 
blasphemy… so is it sedition in subjects to dispute what a king may do in the 
height of his power14.

Por último, demanda una obediencia absoluta del súbdito, activa y pasiva15, 
sin posible recurso a la resistencia bajo ningún concepto:

The most high and sacred order of kings is of divine right, being the ordinance 
of God himself […]. For any person or persons to set up, maintain, or avow 
[…] under any pretence whatsoever, any independent coactive power, either 
papal or popular, (whether directly or indirectly,) is to undermine their great 
royal office, and cunningly to overthrow that most sacred ordinance which God 
himself hath established; and so is treasonable against God as well as against the 
king. For subjects to bear arms against their kings, offensive or defensive, upon 
any pretence whatsoever, is at least to resist the powers which are ordained of 
God; and though they do not invade, but only resist, St. Paul tells them plainly 
they shall receive to themselves damnation16.

2. Providencia política

2.1. Origen divino del poder

De manera que pudiera parecer similar, para Saavedra el origen del poder 
reside, como causa primera, en Dios17. Aunque no utilice la terminología causal 
aristotélica, sus imágenes vehiculan una forma análoga de comprender su origen. 
Plantea, con sólidos cimientos bíblicos18, a Dios como fundamento ontológico 

14   “Speech of James I before Parliament, 21 March, 1610” [en Select Statutes and other 
Constitutional Documents Illustrative of the Reigns of Elizabeth and James I,  Oxford, Clarendon 
Press, 1894), pp. 293-294.

15   “We owe such an obedience to the supreme power, that whoever is authorized by him, we are 
to submit to […]. An obedience we must pay either active or Passive: the Active in the case of all 
lawful commands; that is whenever the Magistrate commands something, which is not contrary to 
some command of God […]. But when he enjoyns any thing contrary to what God hath commanded, 
we are not then to pay him this active obedience […]. But even this is a season for the passive 
obedience, we must patiently suffer, what he inflicts on us”. Richard Allestree, The Whole Duty of 
Man, Londres, W. Norton, 1704, pp. 208-209. Será citado por Thomas Hobbes en Behemoth, Diálogo 
I. También “Passive obedience: or, the Christian doctrine of not resisting the supreme power, proved 
and vindicated... In a discourse deliver’d at the College-chapel. By George Berkeley, M.A. Fellow 
of Trinity-College, Dublin”, en la colección digital de la Universidad de Michigan. Disponible en: 
https://name.umdl.umich.edu/004899015.0001.000 [Última consulta, 7 de julio de 2025].

16   Edward Cardwell, “Constitutions and canons ecclesiastical” [en Synodalia: A Collection of 
Articles of Religion, Canons, and Proceedings of Convocations in the Province of Canterbury from 
1547 to 1717, Vol. I, Oxford, Oxford University Press, 1842], pp. 389-391.

17   Patricio H. Carvajal Aravena, “La doctrina católico-española del siglo XVII sobre el Estado. 
Monarquía, Estado e Imperio”, en Revista de Estudios Histórico-Jurídicos, XXXI (2009), p. 377.

18   Jn 19, 11; Mt 22, 21; Rom 13, 1; Ef 6, 5; y 1 Pe 2, 13-15.



39La relación entre el rey y Dios en Diego Saavedra Fajardo. 
Un modelo alternativo al derecho divino de los reyes

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 35-56.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.02

del poder y de la relación vertical gubernativa. Esto implica, primero, que Dios 
es el superior del rey y ante quien el detentador del poder es, en último término, 
responsable19. Segundo, que Dios se entiende como causa del poder de forma 
idéntica, no análoga, a como Dios es autor primero y originario del resto de 
realidades presentes20: “La mayor potestad desciende de Dios”21.

El príncipe es, por tanto, “segunda causa” en el ejercicio del poder22, y 
así lo denomina Saavedra23. El uso del adjetivo segunda no hace referencia 
a un proceder cronológico, sino ontológico del poder, que es eminentemente 
divino y sólo secundariamente humano. El término remite a una vicaría, una 
cesión de protagonismo del primer principio, presente en todas las causas 
consiguientes del ser. Como explica Murillo Ferrol, “todo Imperio pende de la 
voluntad de Dios como Creador y principio de todas las causas, que dispone 
con admirable modo para la conservación del mundo. Los reyes y príncipes son 
sus «vicegerentes» en lo temporal”24.

Sin embargo, a diferencia de la citada teoría anglosajona, la causa primera 
del poder no es contradictoria con otras causas, sino subyacente. En ese sentido, 
la causa mayoritaria de la aparición del poder en Saavedra es la voluntad 
popular25, pero entendiendo que la comunidad lo posee en potencia por natural 
y divina disposición, siendo el consentimiento común su causa eficiente: “que 
sepa que el consentimiento común dio respeto a la corona y poder al ceptro; 
porque la naturaleza no hizo reyes”26.

2.2. Origen divino de cada reinado

Ahora bien, Saavedra no limita a Dios a ser el origen remoto del poder, sino 
que es también el autor del poder actual. Cada príncipe es “el que fue destinado 
del cielo para el gobierno de los demás”27, reflejado en el uso de expresiones 
como “Siendo Dios por quien reinan los reyes y despachándose en su divina 
chancillería los títulos de las coronas”28; o “por Él reinan los reyes, por su mano 

19   “los príncipes no tienen otros superiores sino a Dios y a la fama, que los obliga a obrar bien por 
temor a la pena y a la infamia”. Empresas, p. 239. Reiterado en p. 320.

20   Luis Sánchez Agesta, “Los orígenes de la teoría del Estado en el pensamiento español del siglo 
XVI”, en Revista de estudios políticos, 98 (1958), p. 103.

21   Empresas, p. 249.
22   Francisco Murillo Ferrol, Saavedra Fajardo y la política del Barroco, Madrid, CEC, 1989, pp. 

107 y ss.
23   Diego Saavedra Fajardo, Introducciones a la Política y Razón de Estado del Rey Católico Don 

Fernando [en Obras completas, op. cit.], pp. 1245 y 1253 (en adelante, Introducciones); y Corona 
Gótica, Castellana y Austriaca [en Obras completas, op. cit.], p. 949 (en adelante, Corona Gótica).

24   Francisco Murillo Ferrol, op. cit., p. 101.
25   Introducciones, p. 1234 y 1237.
26   Empresas, p. 259, 263-264, 272, 344, 398, 485.
27   Empresas, p. 261.
28   Corona Gótica, p. 842. Similar en p. 867.



40 Ramón de Meer Cañón

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 35-56.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.02

se distribuyen los ceptros”29. La oración del rey san Fernando antes de morir, 
citando a Mariana (Hist. Hisp. L.9, c.6.), es especialmente ilustrativa: “Vuestro 
es, Dios mío, el poder; vuestro es el mando; Vos sois sobre todos los reyes 
y todo está sujeto a vuestra voluntad; el reino que recibí de vuestra mano os 
restituyo”30. Hay en esta plegaria resonancias al mandato de Juan II de Castilla 
en 1453 de mantener el “respecto é consideracion al logar que de Dios tengo en 
la tierra para administrar é exercer aquella”31.

Así, la divina Providencia aparece como la responsable última del reparto 
de los cetros, pasados, presentes y futuros32. Dios dirige la comunidad hacia 
su fin último, orientando al pueblo a la bienaventuranza o a la corrección 
de los males reinantes: los mismos tiranos son permitidos por Dios, como 
Teudio, Teudiselo o Agila, como flagelo de sus reinos33. Dada la naturaleza 
caída, en muchas ocasiones parece el cetro un mal, lo que llevará a Saavedra 
a preguntarse: “¿Quién penetrará las causas ocultas que mueven a la divina 
Providencia en la distribución de los ceptros? Evidente argumento de que tal 
vez se dan por castigo y no por premio”34. Concuerda con cierta visión negativa 
de la monarquía de autores como Quevedo, que remontan su origen al rechazo 
hebreo a Dios como gobernante directo, y a su sometimiento voluntario a un 
rey falible y castigador35.

Saavedra complementa esto con una contraparte positiva: entender el 
poder como encomienda divina, cuya labor no es sólo correctiva sino directiva. 
Es un mandato divino en la persona real, pues tiene sentido que, si como 
“primer Motor de lo criado dispone […] estas alternaciones de los imperios”36, 
con mayor razón aspire a gobernar sobre sus cabezas37. Por eso, por ejemplo, se 
refiere a Recesvinto como levantado al trono por disposición divina38. De este 

29   Empresas, p. 478. Similar en p. 248.
30   Diego Saavedra Fajardo, Corona Gótica, Castellana y Austriaca. Continuación por Núñez Castro 

[en Obras completas, op. cit.], p. 1103. De esta obra, solamente se utiliza lo escrito por Saavedra. En 
adelante, Corona Gótica (Continuación).

31   Memorias de Don Enrique IV de Castilla, tomo II, Madrid, Establecimiento tipográfico de 
Fortanet, 1835-1913, p. 44 (XXV, año 1453).

32   Diego Saavedra Fajardo, Suspiros de Francia [en Sònia Boadas Cabarrocas, “Un manuscrito 
inédito de Suspiros de Francia de Saavedra Fajardo”, en Murgetana, 122 (2010)], p. 28. En adelante, 
Suspiros de Francia.

33   Corona Gótica, p. 1065.
34   Corona Gótica, p. 885.
35   Francisco de Quevedo, Política de Dios y Gobierno de Cristo [en Obras completas, tomo I, 

Aguilar, Madrid, 1961], p. 587.
36   Empresas, p. 611.
37   “[Si en la Naturaleza] no fía Dios de otro sus pinceles, ¿cómo creeremos que deja al acaso los 

imperios y monarquías, de las cuales pende la felicidad o infelicidad, la muerte o vida del hombre, por 
quien crio todas las cosas?”. Empresas, p. 478.

38   Saavedra utiliza el texto original del VIII Concilio de Toledo: “El sumo Autor de las cosas me 
levantó en tiempo de la buena memoria de mi señor y padre al trono real y me hizo partícipe de su 
gloria; […] quedando en mis hombros por disposición divina todo el peso del gobierno de mis reinos”. 
Corona Gótica, p. 965. En la edición original cita: “Etsi summus auctor rerum me diyae memoriae 
Domini & genitoris mei temporibus in regni sede subvexit, atque, ipsius gloriae participem fecit, nunc 



41La relación entre el rey y Dios en Diego Saavedra Fajardo. 
Un modelo alternativo al derecho divino de los reyes

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 35-56.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.02

modo, Saavedra no solamente predica un origen remoto del poder en Dios sino, 
a través de la Providencia, su intervención directa: “sobre los hombros propios 
del príncipe […] fundó Dios su principado”39. 

Esta destinación al trono se concreta, primero, disponiendo para cada 
pueblo un gobernante acorde, según sus cualidades, pecados o méritos40. 
Saavedra entiende el ascenso al trono como una encomienda condicionada 
históricamente, con ejemplos como el del suevo Reciario, Recaredo o el 
emperador Nepote Augusto41; la Casa de Austria, como defensa del Sacro 
Imperio42; o don Pelayo, “destinado del cielo para la restauración de España”43. 
Segundo, Dios escoge personalmente a cada rey44: “Quien dio el primer móvil 
a los orbes, le da también a los reinos y repúblicas. Quien a las abejas señaló 
rey, no deja absolutamente al acaso o a la elección humana estas segundas 
causas de los príncipes”45. Responde así a una imagen católica de Dios, 
involucrado en la vida diaria, frente a la tendencia protestante a evadir las 
decisiones sociopolíticas del ámbito de influencia divino. Por eso, Felipe IV 

tamen cum ipse requiem aeternarum adeptus est mansionum, ea quae in me totius regiminis transfusa 
jura reliquit, ex toto divina mihi potentia subjugavit”. Diego Saavedra Fajardo, Corona Gothica, 
Castellana y Austriaca, Münster, Casa de Juan Jansonio, 1646, p. 366, nota 1. Salvo alguna errata, es 
igual al discurso transcrito en las “Actas del Octavo Concilio de Toledo”, en Colección de cánones de 
la Iglesia Española, Vol. 2, Madrid, Imprenta de D. Anselmo de Santa Coloma y Co., 1850, p. 362.

39   Empresas, p. 451.
40  “Son los ceptros en las cosas humanas principal dote de la divina Providencia, reservados a su 

distribución. Con ellos […] premia la piedad y virtud de los súbditos, dándoles príncipes buenos que 
los gobiernen, o malos que sean castigo de sus vicios”, Corona Gótica, p. 955; “sucediendo a un 
príncipe bueno otro bueno, como uno malo otro malo, en premio de la virtud de aquél y en castigo de 
la malicia de éste”, Corona Gótica (Continuación), pp. 1077-1078.

41   Corona Gótica, p. 782, 795 y 894.
42   “Antevió la divina providencia las guerras civiles que se habían de levantar en Alemania por 

la desunión de los ánimos, nacida de la diversidad de religiones […]. Antevió también que al mismo 
tiempo se habían de levantar al Imperio dos grandes enemigos: en Solimán, Emperador de Oriente, y 
en Francisco el Primero, Rey de Francia […]. Y como su eterna sabiduría suele criar los remedios al 
mismo tiempo que las enfermedades, y le toca la conservación del Imperio, de quien pende la de la 
Cristiandad, previno para su remedio con maravillosa traza la exaltación de la Monarquía de España, 
enriqueciéndola con el descubrimiento de las Indias, y haciéndola formidable con la unión de las 
coronas de Aragón, Nápoles, Sicilia, Portugal y otras, para que toda aquella potencia fuese quien 
defendiese y sustentase el Imperio, disponiendo a este fin faltase la línea masculina de la sucesión 
a la corona de España y que sucediese en ella por vía de casamiento la casa de Borgoña, de quien 
naciese a Alemania un valeroso Emperador en la persona de Carlos Quinto”. Diego Saavedra Fajardo, 
Demostración de la Providencia divina que a un tiempo cría los remedios y los males. Asistencias 
de España al Imperio y la conveniencia de entrambos príncipes en su unión [en Tibor Monostori, 
Saavedra Fajardo y el mito de la diplomacia ingeniosa, Madrid, Guillermo Escolar Editor, 2021], p. 
176. En adelante, Demostración de la Providencia divina.

43   Corona Gótica, p. 1028.
44   Cesáreo Rodríguez-Aguilera de Prat, “La Teoría del Estado en la España de los Austrias”, en 

Revista de Estudios Políticos (Nueva Época), 36 (1983), p. 143.
45   Empresas, p. 249.



42 Ramón de Meer Cañón

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 35-56.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.02

puede considerarse un regalo de la Providencia46, y Wamba un escogido47. Y, 
por el contrario, aunque Teodorico o Nabucodonosor48 mostraron no estar a 
la altura de su encomienda, no por ello perdieron automáticamente la realeza, 
pues cada elección real, con independencia de su desenlace, ha sido deseada 
por Dios. Por eso,

deben los súbditos respetar mucho sus reyes, aunque sean malos y de contraria 
religión, procurando tenerlos gratos y rogando a Dios por su conservación, 
como ordenó el Espíritu Santo al profeta Baruch […]; porque es sagrado el 
oficio de reinar, aunque los sujetos no correspondan a sus obligaciones. A Dios 
se ha de reservar el juicio de sus acciones, a cuyo cargo está el prolongar o 
abreviar sus días49.

Pareciera que Dios nunca retira su encomienda y que la actuación del 
príncipe es indiferente a la destinación divina, similar a una doctrina calvinista 
sobre la salvación. Esto se acerca al derecho divino de los reyes, a una noción 
autocrática de origen protestante50, estrechamente vinculada a un poder regio 
cada vez más absoluto51: implica una correlación lógica entre el origen divino 
del poder y una inimputabilidad del rey; una elevación de la persona regia a 
una realidad jurídico-política superior exenta, y, en consecuencia, la obligación 
de los súbditos de no resistencia y obediencia indiscutida, como prescripción 
divina52. El rey se convierte en figura intocada por el pecado original, rechazando 
toda limitación legal, institucional o histórica.

Sin embargo, aunque Saavedra coincide con el origen divino del poder, 
no deriva de ello esta superioridad absoluta regia. Mantiene como salvaguarda 
contra el desbordamiento del poder real la cláusula medieval finalista53: de la 
misma forma que los hombres obedecemos las leyes porque son emanaciones 
de la ley natural y divina, obedecemos a los reyes por su causa primera. Las 
leyes pueden ser perjudiciales para nuestro interés particular, ser aplicadas 
injustamente, estar mal redactadas o con poca prudencia pensadas, y no por 
ello pierden su condición legal. La pierden al desaparecer su justicia intrínseca, 

46   “Todos los políticos […] no dicen haberlas hallado [la perfección] en algún rey ni en algunos 
vasallos. Señal que no conocieron el Príncipe que Dios nos ha dado”. Diego Saavedra Fajardo, 
Harangue, en langue espagnole, faite a Dole par D. Diego Saavedra, envoye du roi d’Espagne en 
France - Comte [en Rariora et minora, op. cit.], p. 279.

47   “mostró el cielo aprobar su elección; porque de la parte de su cabeza donde cayó el sagrado 
óleo se levantó un vapor en forma de columna, y entre él una abeja que voló hacia el cielo”. Corona 
Gótica, p. 974.

48   Corona Gótica, p. 809, y Empresas, p. 570.
49   Corona Gótica, pp. 842-843.
50   Patricio H. Carvajal Aravena, art. cit., p. 377.
51   José Mª García Marín, art. cit., p. 128.
52   Cesáreo Rodríguez-Aguilera de Prat, art. cit., pp. 146-147.
53   Tomás de Aquino, De Regimine Principum, I, I.



43La relación entre el rey y Dios en Diego Saavedra Fajardo. 
Un modelo alternativo al derecho divino de los reyes

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 35-56.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.02

pues “lex iniusta non est lex”54; de la misma forma que los reyes: solo malogran 
su vinculación con lo divino cuando, por incumplimiento flagrante de su 
causa final, dejan de ser lo que son. Las leyes tornan en cadenas, los reyes en 
tiranos: “un rey apenas deja de ser justo cuando pierde el derecho de Reinar”55, 
pues “no tanto se despojó della que […] no quedase con el cuerpo universal 
de la república otra mayor autoridad, aunque suspensa en su ejercicio, para 
oponerse al príncipe tirano o que declinase de la verdadera religión y reducille 
o deponelle”56. No solamente el pueblo puede actuar legítimamente contra la 
tiranía, sino también Dios, “porque ni los hombres la pueden mantener largo 
tiempo, ni la divina justicia la deja sin castigo”57.

2.3. Consecuencias del vínculo entre Dios y los reyes

De esta doctrina emana un deber de similitud y emulación de Dios, que 
condicionará la comprensión de la naturaleza de la institución monárquica. 
Se deduce, en primer lugar, un vínculo de subsistencia entre causa y efecto: 
Dios se presenta como necesario cemento social, y fundamento de la figura 
real ante la comunidad58, pero la presencia divina en el príncipe trasciende 
su utilidad sociológica. Es principio de vida del rey, pues “¿cómo durará el 
imperio en quien o no cree que hay Providencia divina, o fía más de sus artes 
que della?”59. La autosuficiencia es la condena de un rey, siendo muy ilustrativa 
la imagen del reino como antorcha: “el que las inclinare, las consumirá aprisa 
con sus mismas llamas, y, si las tuviere opuestas al cielo, mirando solamente a 
la tierra, se extinguirán luego, porque la materia que les había de dar vida les 
dará muerte”60.

En un segundo sentido, el príncipe mira a Dios como su meta, siendo 
recurrente la imagen del divino Norte61; y como fuente de virtudes gubernativas: 
de liberalidad, gratuidad de sus mercedes, o justicia y clemencia avenidas62. 
Finalmente, como su defensa, recomendándose a los príncipes que lleven 
“siempre empuñado el estoque de la cruz […] y tengan embrazado el escudo de 

54   Tomás de Aquino, Summa Theologica, I-II, c.96, a.4.
55   Diego Saavedra Fajardo, Respuesta al Manifiesto de Francia [en Rariora et minora, op. cit.], p. 

226. En adelante, Respuesta al Manifiesto de Francia.
56   Introducciones, pp. 1236-1237.
57   Corona Gótica (Continuación), p. 1094.
58   “presto con los vicios se turbaría el orden de república […] si no creyesen los ciudadanos 

que había otro supremo tribunal […] que castiga con pena eterna y premia con bienes inmortales”. 
Empresas, pp. 283-284.

59   Empresas, p. 366.
60   Empresas, p. 257.
61   “Quien más debe mirar siempre a él [el divino Norte], es el príncipe, porque es el piloto de la 

república, que la gobierna y ha de reducirla a buen puerto; y no basta que finja mirar a él”. Empresas, 
p. 284.

62   Empresas, p. 188, 199, 388, y 276.



44 Ramón de Meer Cañón

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 35-56.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.02

la religión”63; con ejemplos como Juan de Austria64 o Alfonso VIII en las Navas 
de Tolosa65. En definitiva, se aboga por un rey que permanece unido a Dios 
pública y privadamente, siendo feliz “si a cada uno de sus estados asiste un 
ángel, y Dios gobierna su corazón”66; o como defiende en Suspiros de Francia, 
“si cada una de vuestras provincias tiene por guarda un ángel tutelar y dos 
gobiernan vuestro corazón”67. Más allá de su utilidad social, “la religión y la 
verdad son los fundamentos firmes y estables”68, tanto para la vida privada 
como para el oficio público del rey.

3. Disposiciones de la divina Providencia

Ahora bien, ¿tiene esta injerencia divina efectos más allá de la elección 
real? El derecho divino de los reyes adolecía, respecto del pensamiento 
católico, de un desentendimiento del actuar regio, una vez la predestinación 
al trono había quedado establecida. Los actos del rey quedaban por encima de 
las vicisitudes del reinado, santificados por el origen divino de la potestad, con 
radical independencia del juicio moral de las instituciones o el pueblo. Esto no 
es así en Saavedra.

3.1. La Providencia en la historia

La atribución a la Providencia del fluir de los acontecimientos históricos 
es una doctrina paralela a la máxima de Gracián: “Es la Providencia suma 
autora de los imperios, que no la ciega fortuna”69. Debe ser comprendida 
como catalizador, como director y ordenador de las realidades humanas, pero 
que lejos de ser caprichosa o aleatoria, como lo serían el destino o la fortuna 
clásicos, se orienta siempre hacia el bien. Dios es protagonista del curso de la 
historia, y especialmente del devenir político y social de su criatura predilecta, 
pues “siendo árbitro aquel Alfaharero de toda esta masa de lo criado, pudo 
romper cuando quiso sus vasos, y labrar uno para ostentación y gloria y otro 

63   Empresas, p. 293.
64   “mandó bordar en sus banderas la cruz, y este mote: «Con estas armas vencí los turcos; con ellas 

espero vencer los herejes»”. Empresas, p. 293.
65   Corona Gótica (Continuación), p. 1116.
66   Empresas, p. 443.
67   Suspiros de Francia, p. 34.
68   Diego Saavedra Fajardo, República Literaria [en Obras completas, op. cit.], p. 1148. En 

adelante, República Literaria.
69   Baltasar Gracián, El político, Don Fernando el Católico [en Obras completas, I, Buenos Aires, 

Editorial Poblet, 1943], p. 58. Similar a “Todo depende de aquella eterna Providencia que eficazmente 
nos mueve a obrar cuando conviene para la disposición y efecto de sus divinos decretos”. Empresas, 
p. 610.



45La relación entre el rey y Dios en Diego Saavedra Fajardo. 
Un modelo alternativo al derecho divino de los reyes

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 35-56.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.02

para vituperio”70. Esto se refleja en la imagen, repartida en las obras de nuestro 
autor, de Dios como “quien da la victoria”71. Las Navas de Tolosa es un claro 
ejemplo, no encontrándose sangre en el campo de batalla “como en señal de que 
no las heridas de los hombres, sino el brazo oculto de Dios los había muerto”72. 
O la victoria española en Lérida en 1644, a la que se refiere por carta a Felipe 
IV como “la victoria que Dios fue servido dar a V. Magd.”. Incluso manda 
traducir la carta, “para que se vea en Alemania la piedad con que reconoce V. 
Magd. de la mano de Dios los felices sucesos de sus reales armas”73.

De esto se deriva la trascendencia del plan de Dios sobre lo mundano, 
especialmente sobre las ambiciones de los príncipes. Obliga al gobernante a 
desarrollar una humildad ante las caídas y ascensos de los cuerpos políticos74, y 
una mirada sobrenatural sobre el fracaso: “No es siempre culpa de la providencia 
humana, sino disposición de la divina, que así lo ordena, encontrándose los fines 
particulares deste gobierno inferior con los de aquel supremo y universal”75. 
Ahora bien, estas disposiciones de la Providencia no excluyen ni el orden 
natural ni la libertad humana, sino que actúan indisociables del discurrir 
cotidiano de las cosas. Así, colaborando con el libre albedrío, dispone “con 
nosotros las fábricas o ruinas de las monarquías; y así, ninguna se perdió en 
que no haya intervenido la imprudencia humana o sus ciegas pasiones”. Hasta 
tal punto el actuar de la Providencia está entretejido con la libertad humana, 
que afirma Saavedra que “No sé si me atreva a decir que fueran los imperios 
perpetuos si en los príncipes se ajustara siempre la voluntad al poder y la razón 
a los casos”76.

La Voluntad divina está providentemente inserta en el natural fluir de los 
acontecimientos, de forma que Saavedra dispone el teatro del mundo como 
escenario predispuesto al cumplimiento de los mandatos divinos, siendo solo el 
pecado humano el que distorsiona el guion. Por un lado, la Providencia usa de 
la Naturaleza como instrumento de sus planes; y por otro, no se ve limitada por 

70   Empresas, p. 615.
71   “Dios es […] el que da y quita las victorias”, Empresas, p. 292; “Asistió el brazo de Dios a la 

causa de los godos, y quedó Teodoredo vencedor […]. Es Dios, el Señor de las batallas, quien da y 
quita las victorias; y se irrita mucho contra los que, soberbios, las esperan más de sus fuerzas y valor 
que de la divina Providencia”, Corona Gótica, pp. 751-752; “Siendo Dios quien da las vitorias, […] 
ellos tenían puestas sus esperanzas en Dios […]; nosotros, sin temor a su castigo, ni respeto a su 
providencia, ponemos la confianza en las diligencias humanas y en nuestras artes y fuerzas”, ídem, 
pp. 874-875.

72   Corona Gótica (Continuación), p. 1117.
73   Carta a S.M. del 2 de julio de 1644 [en Obras completas, op. cit.], p. 1394. Reitera “la gran 

victoria que Dios ha sido servido de dar a V. Magd. cerca de Lérida”, Carta a don Jerónimo Villanueva 
del 2 de julio de 1644, ídem, p. 1394.

74   “nota también [el cardenal Baronio] la providencia de Dios, en que cuando el Imperio romano 
empezó en el Oriente a faltar a la fe, levantó en Occidente un rey de España católico que la mantuviese”. 
Corona Gótica, p. 855.

75   Empresas, p. 316.
76   Empresas, p. 478.



46 Ramón de Meer Cañón

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 35-56.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.02

ella, pudiendo sacar “líneas derechas por una regla torcida”77. Lo sobrenatural 
y natural se entreveran sin contradicción, no siendo disparatado “hacer milagro 
lo que se obró con el valor; porque lo uno y lo otro proviene de él que es Dios 
de las batallas”78. Y, al contrario, también los efectos adversos de las obras 
humanas son “instrumentos de la divina Justicia”79.

Aparece así la permisión de lo malo como parte del plan divino. Emana 
de Romanos 8, 28, “omnia cooperantur in bonum”, y Saavedra lo aplica a la 
interpretación de guerras80, tiranías81 y opresores82, derrotas frente a infieles83, 
o injusticia de los gobernantes84, siempre considerando que las permite la 
Providencia para cumplimiento de sus planes misteriosos. A veces, “su eterna 
sabiduría suele criar los remedios al mismo tiempo que las enfermedades”85. 
Otras, como le dice al rey francés, funcionan como corrección o aviso86. Como 
explica Saavedra a Felipe IV, puede entenderse así la traición francesa, pues 
“había sido esta locura de los franceses permisión divina para unir el Imperio 
con el Emperador”87. Todo ello refleja la incapacidad humana para desentrañar 
los designios de Dios, y la obligación subsiguiente de confianza en la fuente de 
poder regio: “Queremos, imprudentes, medir los consejos divinos y la grandeza 
y majestad de Dios con nuestro modo de entender y con el estilo ordinario de 
los príncipes, y queda engañado el juicio. Otros consejos, otros estilos son los 
de la divina Providencia, ocultos a las tinieblas de la humana sabiduría”88.

Por eso ni profecías89 ni astrología90 servirán para interpretar 
acontecimientos humanos. Los deseos ilegítimos de entender el plan de Dios 

77   Empresas, p. 304.
78   Corona Gótica (Continuación), p. 1117.
79   Corona Gótica, p. 731.
80   “tan graves inconvenientes […] se desprecian, cuando la divina Providencia permite la guerra 

para castigo del vencido y del vencedor”. Corona Gótica, p. 874.
81   Corona Gótica, p. 1065.
82   “Si bien suele la divina justicia deshacer semejantes designios tiranos, también suele levantar 

imperios con ellos para premio de la virtud futura de los sucesores”. Corona Gótica, p. 878.
83   “si tal vez consiente sus victorias, no es por su invocación, sino por causas impenetrables de su 

divina Providencia […], o por ocultos fines, permite Dios que sean vencidos los que con verdadero 
culto le adoran, y entonces no es la victoria premio del vencedor, sino castigo del vencido”. Empresas, 
p. 293.

84   “hallará [en Richelieu] que a sus consejos gobernó el ímpetu, y que en la violencia reposó su 
valimiento, en su tiranía […], y que a su temeridad favoreció la fortuna tan declaradamente, que con 
los sucesos adversos se ha ganado y con los prósperos nos hemos perdido: señas de que Dios conserva 
aquel valimiento para exercicio de la Cristiandad y castigo nuestro”. Empresas, p. 417.

85   Demostración de la Providencia divina, p. 176.
86   “puede ser que Dios permita que esta confusión de armas que ha levantado para cegar más 

a Vuestra Majestad le dé a ver lo que hasta ahora se le ha escondido”. Respuesta al Manifiesto de 
Francia, p. 248.

87   Carta a S.M. del 14 de mayo de 1644 [en Obras completas, op. cit.], p. 1389.
88   Corona Gótica, p. 961.
89   “Pero en esta materia, reservada a la sabiduría de Dios, son inciertos los juicios de los hombres y 

las interpretaciones de las divinas profecías; porque […] las envolvió Dios en tales figuras y caracteres, 
que siendo casi inteligibles…”. Corona Gótica, p. 1068.

90   República Literaria, p. 1179; Corona Gótica, pp. 930-931; Empresas, p. 189 y 301.



47La relación entre el rey y Dios en Diego Saavedra Fajardo. 
Un modelo alternativo al derecho divino de los reyes

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 35-56.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.02

son usurpación de una función de omnisciencia que no corresponde al rey. 
Incluso nuestro autor tiene su propio escarmiento a este respecto, cuando en 
una de sus cartas dice que “los astrólogos le han pronosticado una victoria muy 
sangrienta en diciembre pasado, y que otro viejo de la ciudad de Deckandolf 
pronosticó que el rey de Suecia […] no la ocuparía”91; a lo que el Consejo de 
Estado responde, ante su posterior inexactitud, “que no crea en astrólogos de 
aquí adelante”92.

Esto se contrarresta con una predisposición a que será Dios quien resuelva 
los retos, y la consecuente atribución a Él de los méritos obtenidos. Por eso 
ensalza a “los reyes de España cuando llamaban a Dios a la parte en los 
despojos de la guerra, a cuyo poderoso brazo atribuían los sucesos de grandes 
vitorias alcanzadas con pequeño número de fieles”93. Así, contra la doctrina 
calvinista de la recompensa terrena de los predestinados, el buen rey sabe que 
sus hazañas no se deben a sus méritos, sino a los decretos divinos, de forma 
que los triunfos suceden “no porque el piloto tuviese siempre los ojos en el 
verdadero norte de la razón de Estado, sino porque así convenía a la disposición 
de la eterna Justicia”94. Esto le enseña a confiar más en esta Providencia que en 
la razón de Estado, presentando un modelo político radicalmente distinto al de 
Maquiavelo95.

3.2. Intervenciones divinas en la Historia

Todas estas reflexiones, dado el alto valor probatorio y político de la 
historia, se plasman en ejemplos de intervenciones divinas concretas. Además 
de una presencia providencial constante, Dios se muestra en momentos 
escogidos como actor principal del teatro político: aquellas ocasiones a que, 
por su importancia, “con particular atención asiste la divina Providencia […], 
sin fiarlas de las segundas causas”96. Las funciones de estas intervenciones 
son diversas. Para los incrédulos, tienen una función tanto condenatoria como 
convulsiva. Por un lado, quien no acepta los milagros evidentes, sella su rechazo 
a la prédica evangélica97. Por ejemplo, a Alfonso VIII un ángel “le amenazó 
de parte de Dios que, si no se apartaba de aquel pecado, sería gravemente 
castigado”. Por ignorar el aviso, “castigó Dios al rey con la rota y pérdida de 

91   Puntos de las cartas de don Diego Saavedra para Su Magestad y el conde-duque de San Lucar… 
[en Obras completas, op. cit.], p. 1305.

92   Consulta del Consejo de Estado del 5 de febrero de 1634 [en Obras completas, op. cit.], p. 1307.
93   Introducciones, p. 1253.
94   Suspiros de Francia, p. 26.
95   “no se ha de gobernar la religión por la razón de Estado, sino la razón de Estado por la religión”. 

Corona Gótica, p. 868.
96   Introducciones, p. 1253.
97   “si la impiedad no diere crédito a esta demostración suya, menos le dará a las que refieren las 

Sagradas Letras haber hecho con los patriarcas y profetas y con personas particulares cuando aún 
no había emparentado con los hombres ni era su amor a costa de su sangre”. Corona Gótica, p. 961.



48 Ramón de Meer Cañón

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 35-56.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.02

Alarcos”98; lo que amerita la reflexión de que es preferible, para los escépticos, 
la ausencia de avisos sobrenaturales: sentencia Mercurio en Locuras de Europa 
que, “cuando la malicia está afectada y incrédula, no merece anuncios del cielo, 
ni sirven los avisos a quien ha perdido el respeto a la Divina Providencia”99. 
Así, adquiere el milagro una doble función, “dar lugar a la enmienda, o para 
mayor justificación del castigo”100.

Respecto de los creyentes, esos milagros cumplen funciones de protección, 
como la defensa de Mérida de santa Eulalia, Clavijo o las Navas101; o de 
corroboración de una conversión, como la curación del príncipe Ariomiro de 
Galicia o de Casilda, hija del rey moro de Toledo102. Confirman las virtudes 
pasadas, como el canto angelical en el lecho de muerte de don Alonso103; 
anuncian las futuras, como en Chintila, Wamba o Fernando el Católico104; o 
predilección por los obispos, como en la elección de san Braulio o el milagro de 
Ataúlfo ante el rey Ordoño105. En todas ellas, Dios actúa “para que se conozca 
que atiende a los ceptros y al gobierno de las cosas inferiores”106.

Finalmente, sirven estos portentos para anunciar tiempos aciagos, como 
el reinado del persecutor Leovigildo107; o los signos previos a la invasión 
musulmana y caída del reino visigodo: desde encantamientos y espíritus hasta 
sequías premonitorias108. Y de la misma forma que los anuncian, pueden ser 
usados como castigo ante la inacción del advertido, como se evidencia en esa 
misma invasión, fruto de las iras del cielo109.

98   Corona Gótica (Continuación), p. 1112.
99   Diego Saavedra Fajardo, Locuras de Europa [en Rariora et minora, op. cit.], p. 402. En adelante, 

Locuras de Europa.
100   Corona Gótica, p. 813.
101   Corona Gótica, p. 784, y Corona Gótica (Continuación), p. 1116.
102   Corona Gótica, pp. 853-854; Corona Gótica (Continuación), p. 1102.
103   Corona Gótica (Continuación), p. 1070.
104   Corona Gótica, p. 953 y 997; Introducciones, p. 1243.
105   Corona Gótica, p. 962; Corona Gótica (Continuación), p. 1081.
106   Corona Gótica, p. 974.
107   “Precedieron el reinado de Leovigildo y sucedieron en él algunos prodigios […] en que parece 

que prevenía la divina Providencia la persecución que por la impiedad de este rey habían de padecer 
los templos católicos y las personas sagradas”. Corona Gótica, p. 862.

108   “había el rey don Rodrigo mandado abrir en Toledo un palacio antiguo […] que el pueblo, por 
tradición de sus mayores, decía que estaba encantado y que cuando se abriese se perdería España. 
[…] halló una caja donde estaba un lienzo con retratos de gentes extranjeras, cuyos rostros y hábitos 
se parecían a los africanos, con este letrero: Por éstos se perderá España”. Corona Gótica, pp. 1035-
1036; “Cuando esto sucedió en España, permitió Dios que, en señal de su divina justicia, lo revelase 
en Roma un espíritu que fatigaba el cuerpo de una doncella […]. Dió también dos años antes avisos el 
cielo de las calamidades futuras, negando a la tierra su tributo las nubes”. Ídem, p. 1039.

109   “pequeño número para tanta empresa; pero los acompañaba el brazo enojado de Dios, que 
disponía la ruina de España”. Corona Gótica, p. 1036.



49La relación entre el rey y Dios en Diego Saavedra Fajardo. 
Un modelo alternativo al derecho divino de los reyes

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 35-56.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.02

3.3. La relación del actuar divino y humano

Como explica Rosa de Gea, “el Dios providencial del Barroco católico 
[…], el artífice y guionista en el teatro del mundo, irrumpía constantemente en la 
historia de los hombres mediante el castigo y el premio”110. Es la reintroducción 
de una controvertida cuestión teológico-moral ya planteada en el siglo XIII. 
Tomás de Aquino se había preguntado, respondiendo negativamente, si se pueden 
merecer por virtud los bienes temporales. Basándose en las Escrituras, concluía 
que todo bien temporal es relativo, por lo que no puede ser considerado siempre 
una recompensa: “Dios da a los justos aquella cantidad de bienes temporales, y 
también de males, que les convienen para llegar a la vida eterna”111.

Saavedra, por el contrario, parece sufrir en ocasiones de una mirada en 
exceso similar a un luteranismo temprano, de necesaria causalidad entre el bien 
humano y el premio divino. Llega a decir, hablando de sequías, que “fueran 
siempre fértiles los años si siempre fueran ellos [los hombres] buenos”112. Sin 
embargo, frente a este uso retórico, sería erróneo concluir taxativamente una 
postura. La verdadera enseñanza providencialista en Saavedra no conlleva 
un automatismo. Su lógica de premio y castigo no implica que cada acción 
humana vaya necesariamente ligada a una consecuencia interventora divina 
correspondiente. Más bien, si “la virtud es su salud [del reino]; el vicio, su 
enfermedad”113. Se concluye que la ausencia de virtud ejerce por sí misma 
como castigo del gobernante pecador, sin necesidad de actuación divina. En 
este sentido, no es que Dios castigue la maldad o el vicio, sino que los mismos 
son ya castigo de una humanidad débil. Las acciones políticas, puesto que deben 
estar encaminadas al bien común, pierden su sentido si las afecta y quiebra el 
pecado del gobernante114:

Lo que conviene es que la virtud, la prudencia y la atención de los reyes hagan 
durables sus reinos; porque, si bien son inmutables los eternos decretos de 
la divina Providencia en las mudanzas de las coronas y no concurrieron en 
ellos los príncipes, no se hicieron sin los príncipes; porque en la presencia de 
Dios se representó lo que había de obrar el libre albedrío de cada uno, cuyas 
operaciones dieron el movimiento, o a la exaltación o a la ruina de sus ceptros; 
siendo verdad infalible que la duración de éstos es premio de la virtud, y que 
por el vicio, la imprudencia, el engaño y la injusticia muda Dios los reinos de 
unas gentes en otras115.

110   Belén Rosa de Gea, “Imperio y apocatástasis”, en Res publica, 21 (2009), p. 130.
111   “Tantum enim dat Deus viris iustis de bonis temporalibus, et etiam de malis, quantum eis 

expedit ad perveniendum ad vitam aeternam”. Tomás de Aquino, Summa Theologica, I-II, c.114, a.10.
112   Corona Gótica, p. 1040.
113   Empresas, p. 485.
114   “no habiendo ingenio tan advertido que sepa cautelarse bien en el exceso de las maldades”. 

Corona Gótica, p. 793.
115   Corona Gótica, p. 1068. Muy similar un libelo de finales del XVI: “Supuesto que es verdad 



50 Ramón de Meer Cañón

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 35-56.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.02

Dios usa estos mismos resultados naturales como sentencia sobrenatural, 
permitiendo sucesos perversos como instrumentos de su Justicia: “suelen 
agradar a Dios los efetos de una guerra, aunque por sí misma no sea justa”116. 
Por ejemplo, en Corona Gótica afirma que es “estilo de la divina justicia en sus 
castigos disponer las cosas de suerte que se hiera con su misma espada quien le 
ofende”117, lo que se repite en Locuras de Europa, atestiguando Mercurio que 
son los hombres su propio castigo118. No necesita Dios forzar la naturaleza, pues 
al hombre pecador, “sin obligar Dios el libre albedrío, o le lleva tras sí el mismo 
curso de las causas, o faltándole aquella divina luz, tropieza en sí mismo”119; 
lo que se reitera al afirmar que es lógico que el pecador, “ciega la prudencia, se 
confunda en sus consejos; sin que en esto fuerce Dios al libre albedrío; porque 
basta dejalle en poder de sus pasiones para que en nada acierte”120. Así, el mal 
humano es castigo de sí mismo, siendo testimonio de ello cómo a las naciones 
malvadas “las arrastraba el destino de Dios para que unas con otras fuesen 
instrumentos de su divina justicia, cuyo estilo es castigar los hombres con los 
hombres”121.

En segundo lugar, prueba de que no existe una estricta correlación entre 
los pecados presentes y castigos inmediatamente posteriores, es que una misma 
adversidad será a veces oportunidad, otras purificación, otras enseñanza, y otras 
castigo. En este sentido, los acontecimientos desastrosos pueden ser usados por 
Dios en beneficio de quien los sufre: “cuando nos aflige, se satisface déstas 
[nuestras ofensas] y nos induce a la enmienda”122. Así debe interpretarse, por 
ejemplo, el final del reino visigodo. Como señala Ballester, tras las sanciones a 
los reyes Witiza y Rodrigo se “activa un proceso de recuperación del territorio 
patrio, por medio del cual la Divina Providencia purificó a España”123:

Graves fueron también las ofensas y culpas que los reyes Witiza y don Rodrigo 
cometieron contra Dios; pero estas mismas hicieron en el castigo feliz a 
España; porque, como suele el labrador fecundar con la llama los campos para 
que rindan mayores frutos, así con ella la divina Providencia purificó a España 

infalible y verificada en todas las edades y naciones del mundo, como consta de las historias sagradas 
y profanas, que ninguna Monarquía ni reino se perdió ni pasó jamás de uno en otro, sino, o por pecados 
y sin justicias de los reyes o gobernadores, o por estrago universal de las costumbres de los vasallos”, 
Papel sobre las causas de las derrotas de España, Biblioteca Nacional, M. 13.239, ff. 36-39.

116   Corona Gótica, p. 811.
117   Corona Gótica, p. 1043.
118   “Si tú hubieras visto, como yo, a Europa y considerado las causas y los efectos destas 

calamidades presentes, nacidas en unos de ambición y en otros de imprudencia y descuido, conocieras 
que en ellas los hombres solos, y no los dioses, han sido culpados”. Locuras de Europa, p. 402.

119   Empresas, p. 612.
120   Corona Gótica, p. 1043.
121   Corona Gótica, pp. 759-760.
122   Empresas, p. 333.
123   Mateo Ballester Rodríguez, “Monarquía Católica o Monarquía de España: la nación en la visión 

política de Saavedra Fajardo”, en Empresas Políticas, 14/15 (1º/2º semestre, 2010), pp. 190-191.



51La relación entre el rey y Dios en Diego Saavedra Fajardo. 
Un modelo alternativo al derecho divino de los reyes

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 35-56.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.02

de las impías supersticiones de Arrio, y, fértil la tierra, produjo gloriosas palmas 
regadas con la sangre de muchos mártires124.

Los males actúan como despertador, e inseparablemente se mezclan 
castigo y empuje como el trigo y la cizaña, pues “en el mismo rigor del castigo 
consolaba Dios a los fieles con vitorias continuadas […]; y como la misma 
mano de Dios que castiga suele después remunerar, excediendo a su justicia 
su misericordia, levantó en España una Monarquía tan grande que nunca la 
pierde de vista el sol”125. Es frase prácticamente calcada de Mariana126, al que 
no cita aquí, pero que nos muestra la dilatación del argumento en los autores 
hispánicos.

Saavedra denomina engaño el juzgar una situación por sus efectos 
inmediatos127. Los arrianos dirimían la verdad de su herejía por sus 
circunstanciales triunfos terrenales contra los católicos, de manera que 
“había creído aquella nación que sus coronas y vitorias […] era en premio de 
la verdadera religión que profesaban”128. Sin embargo, es evidente que “las 
afrentas y persecuciones de la religión católica no desacreditan su verdad, antes 
la dan a conocer”129, pues a ojos de los lectores, el superviviente, siglos después, 
es el perseguido y no el aparente triunfador. Los franceses cometen en el XVII 
el mismo error, pues se alaban de sus triunfos “con gran arrogancia y trofeos 
adqueridos, y se prometen otros mayores jactándose de que los asiste Dios. Y 
debieran considerar que no siempre las victorias las da la Divina Providencia por 
favorecer al vencedor, sino por castigar al vencido”130. Siendo Francia castigo 
por los pecados de España, pone en boca del ministro francés, en Suspiros de 
Francia, esta desgarradora frase: “me desconsuela la consideración, si acaso 
nos ha elegido la Divina Providencia más para instrumentos del castigo ajeno, 
que para levantar nuestra grandeza”131.

Así, el mejor argumento contra el automatismo de los divinos decretos 
es demostrar que no todo mal es castigo ni se origina en pecado, pues “a veces 
es en Dios misericordia el afligirnos, y castigo el premiarnos”132, y “suele ser 

124   Corona Gótica, p. 1063.
125   Corona Gótica, pp. 1063-1064.
126   “No se engañó en lo uno ni en lo otro, ni salió falsa su profecía, como se entiende, así por las 

tempestades antiguas que padeció España como por la grandeza de que al presente goza, cuando 
vemos que su imperio, derribado antiguamente por las maldades y desobediencias del rey Witiza y 
después levantado, de pequeños principios ha venido a tanta grandeza, que casi se extiende hasta los 
últimos fines de la tierra”. Juan de Mariana, Historia General de España [en Biblioteca de Autores 
Españoles. Obras del Padre Juan de Mariana, tomo I, Madrid, M. Rivadeneyra, 1854], p. 159.

127   “Así nos engañan los casos, no sabiendo a qué fin los dispone la Providencia divina”. Corona 
Gótica (Continuación), p. 1097.

128   Corona Gótica, p. 897.
129   Corona Gótica, p. 868.
130   Locuras de Europa, p. 411.
131   Suspiros de Francia, p. 23.
132   Empresas, p. 333.



52 Ramón de Meer Cañón

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 35-56.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.02

estilo de su divina Providencia castigar con sus enemigos a sus enemigos y 
tal vez a sus mismos amigos”133. Su Corona Gótica, escrita precisamente para 
luteranos, se prodiga en tales arquetipos, como la derrota en la batalla del 
río Órbigo, donde Dios concede la victoria a los godos, herejes, frente a los 
católicos suevos134; o el sitio a Ceuta del rey Teudio135, derrotado por respetar 
el domingo; o la impunidad de la tirana Fredegunda, cuyos “sucesos fueron 
felices; ejemplo de que a veces acompañan a la tiranía y no a la justicia”136. 
Elogia Saavedra en su correspondencia una prédica de un clérigo francés en 
Münster que defendía “que no se satisfacía a Dios […] ni siempre le eran gratos 
los más victoriosos”137. Son ejemplos históricos de cómo “son impenetrables 
los decretos de Dios, porque no siempre a las acciones piadosas corresponden 
felices los sucesos humanos”138, dado que “no menos suele castigar con los 
bienes que con los males”139, o “no menos suele castigar con las felicidades 
que con las adversidades”140.

Estos hechos son prueba de que la Providencia “tiene por estilo 
fundar sobre trabajos y persecuciones la religión católica”141; mostrando 
que estos males pueden suceder para acrecentar la virtud y mérito de los 
buenos:

Grandes fueron los trabajos y calamidades con que Dios apuró la constancia 
de la nación española, primero en el yugo de los romanos, después en el de 
los bárbaros, y últimamente en el de los africanos. Pero quien con atención 
cargare el juicio sobre aquellos sucesos, hallará que en la misma servidumbre 
ganó España mayor fama que las demás naciones en la dominación; porque los 
fragmentos de Numancia y las cenizas de Sagunto le dieron más gloria que a 
Roma sus triunfos y obeliscos142.

Seguirá esta lógica bíblica143 en la interpretación de eventos políticos y 
militares contemporáneos, volcándola en sus pasquines:

La otra galantería con que nos quiere el Cardenal hacer trampantojos, es el 
naufragio de algunas galeras del Rey de España, de la armada del Marqués de 

133   Suspiros de Francia, p. 26.
134   Corona Gótica, p. 783.
135   Corona Gótica, p. 841.
136   “Murió de enfermedad Fredegunda, después de haber turbado la Francia por muchos años. Más 

violenta y ejemplar muerte parece que se debía a su vida y delitos; pero son ocultos a la prudencia 
humana los eternos decretos de la divina Providencia”. Corona Gótica, p. 851.

137   Segunda carta a S.M. del 4 de abril de 1644 [en Obras completas, op. cit.], p. 1370.
138   Corona Gótica, p. 839.
139   Suspiros de Francia, p. 26.
140   Corona Gótica (Continuación), p. 1086; repetida en Corona Gótica, p. 868.
141   Corona Gótica, pp. 883-884.
142   Corona Gótica, p. 1062.
143   Dt 8, 5; Sal 94, 12; Prov 3, 11-12; Job 5, 17; Heb 12, 5-7.



53La relación entre el rey y Dios en Diego Saavedra Fajardo. 
Un modelo alternativo al derecho divino de los reyes

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 35-56.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.02

Santacruz, que él dice haber sido castigo de Dios, como si la santidad deste 
venerable prelado fuera capaz a obligar al cielo a pelear por nuestros intereses. 
Los españoles dicen que sus pérdidas en el principio de la guerra son señales 
ciertas y manifiestas de que Dios les quiere dar grandes victorias, queriendo por 
este medio enseñarlos que la verdadera fuerza depende dél. Y por esta razón 
dicen algunos que los hebreos no tenían caballería en sus ejércitos, mostrando 
que esperaban todas sus victorias de la mano de Dios144.

Por último, la prueba concluyente de que no todo mal es castigo, o todo 
bien premio, la podemos extraer de cómo presenta Saavedra los cruentos 
finales de los “azotes” de Dios: “Estilo suele ser de la divina justicia castigar 
a sus enemigos con sus enemigos, y después a los mismos que eligió por 
executores”. Son indistintamente objeto de sanguinarios desenlaces, pues 
“echa Dios en el fuego al azote de que se vale”145: Atila, instrumento de la ira 
divina146, acaba “deshecho su exército con la hambre y la peste”147. A Alarico, 
castigo a la corrupta Roma, “cortó un subitáneo accidente los estambres de su 
vida, con que su soberbia y ambición tejía tantas telas de dominar. Así trata 
Dios a los que elige por executores de sus iras, acabándose a un mismo tiempo 
la venganza y el azote”148. Incluso la traidora Francia parece intuir este final 
propio del instrumento divino, al decir que su “concurso a su disposición no le 
ha sido agradable […] nos castiga con el mismo ejercicio de su justicia”149. Son 
paradigmas de esto los protagonistas de la caída de España ante los musulmanes, 
don Julián y los hijos de Witiza. De ellos se dirá que “No perdona la divina 
justicia a los que elige para executores de ella”150, y en la primera página de 
la recopilación de Núñez de Castro se relatará con largueza su cruento final151.

Ahora bien, el hecho de que la respuesta divina no sea automática no 
implica que sea inexistente. De la anterior reflexión sobre el error de relacionar 
necesariamente acontecimientos beneficiosos con protagonistas bondadosos, 
no podemos deducir taxativamente la irrelevancia de nuestras acciones para 
Dios152. Por el contrario, afirma Saavedra que Dios premia y castiga, si bien 
no será de forma mecánica e inmediata: “No reconoce de Dios la corona y su 
conservación, ni cree que premia y castiga, el que fía más de tales artes que 
de su divina Providencia”153.

144   Respuesta al Manifiesto de Francia, p. 242.
145   Corona Gótica (Continuación), p. 1069.
146   “azote e ira de Dios, cuya divina providencia ha unido debajo de este bastón las naciones más 

valerosas del mundo, para castigo de las tiranías del Imperio romano y de la soberbia de los godos”. 
Corona Gótica, p. 764.

147   Corona Gótica, p. 775.
148   Corona Gótica, p. 723.
149   Suspiros de Francia, p. 26.
150   Corona Gótica, pp. 1058-1059.
151   Corona Gótica (Continuación), p. 1069.
152   Francisco Murillo Ferrol, op. cit., p. 98.
153   Empresas, p. 251.



54 Ramón de Meer Cañón

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 35-56.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.02

4. Conclusión

Emergen tres conclusiones de los escritos de nuestro diplomático. En 
primer lugar, que su idea de la relación entre Dios y los reyes es una herencia, 
ligeramente renovada, de la tradición hispánica precedente: el poder del 
rey tiene un origen divino, providencialmente inserto en la historia; pero su 
detentador está sometido a su oficio, y no deriva de tal origen una supremacía 
personal, siendo su doctrina contraria a los presupuestos explicados del derecho 
divino de los reyes.

Segundo, la Providencia es protagonista en el devenir de los imperios, 
y especialmente en el actuar regio. Tercero, sus intervenciones no están 
sometidas a los hombres, y por eso de los hechos beneficiosos o tortuosos no 
puede deducirse una correlación automática con la bondad o maldad del sujeto 
afectado. La acción premiadora o castigadora de Dios no es una respuesta 
automática a los actos humanos naturales, pues no conllevan necesariamente 
una respuesta sobrenatural intrínseca.

Que Dios nos castigue o premie no implica que nuestras acciones le 
obliguen, revela únicamente su participación activa y directa en la historia: “La 
Divina Providencia da los Imperios, o los permite; cuando los da, es en premio 
de la virtud y para felicidad de los pueblos; y al contrario, cuando los permite, 
es para castigo de la ambición y de los súbditos, abreviando o alargando los 
Imperios según conviene a la divina justicia”154.

154   Corona Gótica (Continuación), p. 1086.



55La relación entre el rey y Dios en Diego Saavedra Fajardo. 
Un modelo alternativo al derecho divino de los reyes

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 35-56.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.02

Bibliografía

Ballester Rodríguez, Mateo, “Monarquía Católica o Monarquía de España: la 
nación en la visión política de Saavedra Fajardo”, en Empresas Políticas, 
14/15 (1º/2º semestre, 2010).

Boadas Cabarrocas, Sònia, “Un manuscrito inédito de Suspiros de Francia de 
Saavedra Fajardo”, en Murgetana, 122 (2010).

Carvajal Aravena, Patricio H., “La doctrina católico-española del siglo XVII 
sobre el Estado. Monarquía, Estado e Imperio”, en Revista de Estudios 
Histórico-Jurídicos, XXXI (2009).

Figgis, John N., The theory of the Divine Right of Kings, Cambridge, Cambridge 
University Press, 1896.

García Marín, José María, “En torno a la naturaleza del poder real en la 
Monarquía de los Austrias”, en Historia. Instituciones. Documentos, 11 
(1984).

Ibáñez García, José María, Saavedra Fajardo: estudio sobre su vida y sus 
obras, Murcia, Tip. de El Noticiero, 1884.

Maravall Casesnoves, José Antonio, Teoría del Estado en España en el siglo 
XVII, Madrid, CEC, 1997.

Mariana, Juan de, Historia General de España [en Biblioteca de Autores 
Españoles. Obras del Padre Juan de Mariana, tomo I, Madrid, M. 
Rivadeneyra, 1854].

Monostori, Tibor, Saavedra Fajardo y el mito de la diplomacia ingeniosa, 
Madrid, Guillermo Escolar Editor, 2021].

Murillo Ferrol, Francisco, Saavedra Fajardo y la política del Barroco, Madrid, 
CEC, 1989.

Prieto López, Leopoldo, “Hechos e ideas en la condena del Parlamento 
de París de la Defensio fidei de Suárez. Poder indirecto del Papa in 
temporalibus, derecho de resistencia y tiranicidio”, en Relectiones: Revista 
interdisciplinar de filosofía y humanidades, 7 (2020).

Quevedo, Francisco de, Política de Dios y Gobierno de Cristo [en Obras 
completas, tomo I, Aguilar, Madrid, 1961].

Rodríguez-Aguilera de Prat, Cesáreo, “La Teoría del Estado en la España de 
los Austrias”, en Revista de Estudios Políticos (Nueva Época), 36 (1983)

Rosa de Gea, Belén, “Derecho Divino de los Reyes”, http://saavedrafajardo.
um.es/WEB/archivos/equipofilosofia/documento7.pdf

“Imperio y apocatástasis”, en Res publica, 21 (2009).
Res publica y poder: Saavedra Fajardo y los dilemas del mundo hispánico, 

Madrid, Biblioteca Nueva, 2010.
Saavedra Fajardo, Diego, Obras completas, ed. de Ángel González Palencia, 

Madrid, M. Aguilar, 1946.



56 Ramón de Meer Cañón

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 35-56.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.02

Sánchez Agesta, Luis, “Los orígenes de la teoría del Estado en el pensamiento 
español del siglo XVI”, en Revista de estudios políticos, 98 (1958).

Villacañas Berlanga, José Luis, coord.: Rariora et minora, Murcia, Tres 
Fronteras, 2008.


