La relacion entre el rey y Dios en Diego
Saavedra Fajardo. Un modelo alternativo al
derecho divino de los reyes

The relationship between the king and God in
Diego Saavedra Fajardo. An alternate model
to the divine right of kings

Ramon de Meer Caifidn'!
Universidad Francisco de Vitoria (Espaia)
ORCID: https://orcid.org/0000-0003-0062-4836

Recibido: 08/09/2024
Aceptado: 03/08/2025

Resumen

Diego Saavedra Fajardo, autor y diplomatico del siglo XVII, ha sido en
ocasiones descrito comoun autor moderno, calificado como Hobbes o Maquiavelo
hispanico. Sin embargo, el analisis de sus escritos revela, extrayendo sus ideas
de la abundante imagineria barroca, un profundo arraigo en el pensamiento
politico-teologico medieval. En este articulo nos centraremos en la herencia
de Saavedra en lo que a la relacidon del poder con Dios se refiere, demostrando
como entiende a Dios como causa del poder regio, en un sentido formal, pero
también como origen providencial de cada reinado; y cdmo comprendiendo
al rey como poder deseado por Dios, se pueden entender las disposiciones de
la Providencia, y los premios y castigos divinos a cada comunidad politica
concreta. Esto permitira diferenciar su tesis de la mayoritaria en ambito inglés
y francés, la doctrina del derecho divino de los reyes.

Palabras-clave: Saavedra Fajardo, origen del poder, derecho divino,
autoridad, providencia divina.
Abstract

Diego Saavedra Fajardo, author and diplomat of the 17th century, has
sometimes been described as a modern author, labelled as a Hispanic Hobbes

! (ramon.demeer@ufv.es).
Publicaciones' https://scholar.google.com/citations?user=ut9gHz0AAA AJ&hl=es

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 35-56. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 hitps:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.02



36 Ramon de Meer Canon

or Machiavelli. However, an analysis of his writings reveals, drawing his
ideas from the abundant Baroque imagery, deep roots in medieval political-
theological thought. In this article we will focus on Saavedra's inheritance of
the relationship of power with God, demonstrating how he understands God
as the cause of royal power, in a formal sense, but also as the providential
origin of each reign; and how by understanding the king as a power desired
by God, one can understand the provisions of Providence, and divine rewards
and punishments for each specific political community. This will allow us to
differentiate his thesis from the mainstream English and French theory, the
divine right of kings.

Keywords: Saavedra Fajardo, origins of power, divine right, authority, divine
providence.

1. Introduccion

El afamado diplomatico a que se consagra este articulo, Diego Saavedra
Fajardo, ha sido erigido por muy heterogéneas personalidades como uno de
los mayores escritores del siglo XVII%. Sin embargo, frente a sus biografias
o antologias de textos, destaca la escasez de estudios publicados sobre su
pensamiento politico’. El presente articulo se propone precisamente ahondar en
una cuestion de filosofia, e incluso teologia politica: la relacion entre el poder
del rey y Dios, entresacada a modo de hermeneuta de las imagenes empleadas
en sus obras*. Dada la ausencia de definiciones claras, solamente a través de tal
método se puede extraer el sentido y orientacion de su pensamiento politico.
Encontramos en Saavedra un estilo analogo a lo sacramental: se entiende lo
divino como accesible y cercano a través de la belleza, de lo visual y palpable’.

2 “el més prudente en el derecho pliblico y en el arte politico, y el més elocuente y talentoso”, Nicolas
Antonio, Bibliotheca hispana nova, tomo I, Madrid, Joaquin de Ibarra, 1783, p. 312; “si Cérdoba nos
dio un Séneca filésofo, Murcia nos da un Séneca politico”, Pedro de Cuenca, “Aprobacion” [en Diego
Saavedra Fajardo, Idea de un principe politico-cristiano en cien empresas, en Obras completas, ed.
de Angel Gonzalez Palencia, Madrid, M. Aguilar, 1946 (En adelante, Empresas)], p. 159; “Hércules
Céltico”, Gregorio Mayans y Ciscar, Oracion en alabanza de las elocuentisimas obras de D. Diego
de Saavedra y Fajardo, Valencia, Antonio Bordazar, 1725, pp. IV-V; “le premier écrivain du temps de
Philippe IV”, Adolphe De Puibusque, Histoire comparée des littératures espagnole et frangaise, tomo
1, Paris, Chez G.-A. Dentu, 1843, p. 535; “el publicista mas notable de la corte de Felipe VI”, José
M Ibanez Garcia, Saavedra Fajardo: estudio sobre su vida y sus obras, Murcia, Tip. de El Noticiero,
1884, p. 5.

3 Ana Valero Fernandez de Palencia, “La revista Empresas Politicas”, en Anuario de Derechos
Humanos. Nueva Epoca, 5 (2004), p. 856. Exceptuamos la obra de Belén Rosa de Gea, Res publica y
poder: Saavedra Fajardo y los dilemas del mundo hispanico, Madrid, Biblioteca Nueva, 2010.

4 Belén Rosa de Gea, op.cit., p. 21.

5 Enrique Tierno Galvan, “Notas sobre el Barroco”, en Anales de la Universidad de Murcia, X111,
1(2010), pp. 118-119.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 35-56. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 hitps://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.160.02



La relacion entre el rey y Dios en Diego Saavedra Fajardo. 37
Un modelo alterndtivo al derecho divino de los reyes

Transmite sus ideas politicas mediante el poder impactante de la imagen o la
historia®, con metaforas asequibles y pedagogicas, que requieren de un ejercicio
de desentranamiento’: a ello se destinan las referencias textuales de mas de diez
obras del autor, asi como de su correspondencia, en un ejercicio que pudiera
parecer excesivo si no se tiene en cuenta esta necesidad metodologica.

En este articulo abordaremos si la doctrina politica de Saavedra coincide
con las teorias de soberania y derecho divino de los reyes que, hipertrofiando la
figura del gobernante regio, desnaturalizan la institucion monarquica medieval
confundiéndola con el naciente Estado, monopolizador del poder. Esta teoria
profundamente popular® se resume en que, estando el monarca directamente
investido por la divinidad ab initio, se encuentra por encima de la Republica,
no solamente como garante de su orden constitutivo, sino como su creador
y mantenedor en el ser. Emanando de una nocion voluntarista del poder, se
entiende al rey como aquel que en su reino disfruta de lo que la Voluntad divina
ejerce sobre la Creacion, a partir de Ockham: un poder omnimodo e ilimitado’.
El rey es para esta tesis el “originario detentador del maximo poder, de la
suprema jurisdiccion™, pues “La prémiére marque de souverainité, est donner
loy a tous en general, et a chacun en particulier”!". Cuatro son sus caracteristicas
esenciales'. Primero, la monarquia es una institucion divinamente ordenada:

We will still believe and maintain, That our Kings derive not their Titles from the
People, but from God; that to him only they are accountable; that it belongs not
to Subjects, either to create or censure, but to honour and obey their Sovereign,
who comes to be so by a fundamental hereditary Right of Succession, which no
Religion, no Law, no Fault or Forfeiture can alter or diminish'3.

Segundo, es un derecho hereditario, irrevocable sin excepcion; y tercero,
genera responsabilidad al monarca solamente ante Dios:

The state of monarchy is the supremest thing upon earth: for kings are not
only God’s lieutenants upon earth and sit upon God’s throne, but even by God

¢ José Antonio Maravall Casesnoves, Teoria del Estado en Espaiia en el siglo XVII, Madrid, CEC,
1997, p. 45 y 53-54.

7 Jacques Lacan, “Del Barroco” [en Jacques-Alain Miller, ed.: E/ seminario, Paidos, Buenos Aires-
México-Barcelona, 1972-1973], p. 140.

8 “It was essentially a popular theory, proclaimed in the pulpit, published in the market-place,
witnessed on the battle-field”. John N. Figgis, The theory of the Divine Right of Kings, Cambridge,
Cambridge University Press, 1896, p. 3.

? Véase Guillermo de Ockham, Opus Nonaginta Dierum, XCV.

10 José M* Garcia Marin, “En torno a la naturaleza del poder real en la Monarquia de los Austrias”,
en Historia. Instituciones. Documentos, 11 (1984), p. 142.

" Jean Bodin, Les six Livres de la Republique, Paris, Chez Jacques du Puys, 1577, p. 197.

12 John N. Figgis, op. cit., pp. 4-5.

13 “The Address of the University of Cambridge presented by Dr. Gower then Vicechancellor
Sept. 18 1681 to the King at Newmarket” [en History of Passive Obedience, Amsterdam, Theodore
Johnson, 1689], pp. 108-109.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 35-56. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 hitps:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.02



38 Ramon de Meer Canon

himself they are called gods. [...] I conclude then this point touching the power
of kings with this axiom of divinity, that as to dispute what God may do is
blasphemy... so is it sedition in subjects to dispute what a king may do in the
height of his power'*.

Por tltimo, demanda una obediencia absoluta del subdito, activa y pasiva',
sin posible recurso a la resistencia bajo ningun concepto:

The most high and sacred order of kings is of divine right, being the ordinance
of God himself [...]. For any person or persons to set up, maintain, or avow
[...] under any pretence whatsoever, any independent coactive power, either
papal or popular, (whether directly or indirectly,) is to undermine their great
royal office, and cunningly to overthrow that most sacred ordinance which God
himself hath established; and so is treasonable against God as well as against the
king. For subjects to bear arms against their kings, offensive or defensive, upon
any pretence whatsoever, is at least to resist the powers which are ordained of
God; and though they do not invade, but only resist, St. Paul tells them plainly
they shall receive to themselves damnation'®.

2. Providencia politica

2.1. Origen divino del poder

De manera que pudiera parecer similar, para Saavedra el origen del poder
reside, como causa primera, en Dios!”. Aunque no utilice la terminologia causal

aristotélica, sus imagenes vehiculan una forma analoga de comprender su origen.
Plantea, con sélidos cimientos biblicos'®, a Dios como fundamento ontologico

14 “Speech of James I before Parliament, 21 March, 1610” [en Select Statutes and other
Constitutional Documents Illustrative of the Reigns of Elizabeth and James I, Oxford, Clarendon
Press, 1894), pp. 293-294.

15 “We owe such an obedience to the supreme power, that whoever is authorized by him, we are
to submit to [...]. An obedience we must pay either active or Passive: the Active in the case of all
lawful commands; that is whenever the Magistrate commands something, which is not contrary to
some command of God [...]. But when he enjoyns any thing contrary to what God hath commanded,
we are not then to pay him this active obedience [...]. But even this is a season for the passive
obedience, we must patiently suffer, what he inflicts on us”. Richard Allestree, The Whole Duty of
Man, Londres, W. Norton, 1704, pp. 208-209. Sera citado por Thomas Hobbes en Behemoth, Didlogo
1. También “Passive obedience: or, the Christian doctrine of not resisting the supreme power, proved
and vindicated... In a discourse deliver’d at the College-chapel. By George Berkeley, M.A. Fellow
of Trinity-College, Dublin”, en la coleccion digital de la Universidad de Michigan. Disponible en:
https:/name.umdl.umich.edu/004899015.0001.000 [Ultima consulta, 7 de julio de 2025].

16 Edward Cardwell, “Constitutions and canons ecclesiastical” [en Synodalia: A Collection of
Articles of Religion, Canons, and Proceedings of Convocations in the Province of Canterbury from
1547 to 1717, Vol. 1, Oxford, Oxford University Press, 1842], pp. 389-391.

17 Patricio H. Carvajal Aravena, “La doctrina catdlico-espafiola del siglo XVII sobre el Estado.
Monarquia, Estado e Imperio”, en Revista de Estudios Historico-Juridicos, XXXI (2009), p. 377.

¥ Jn 19, 11; Mt 22, 21; Rom 13, 1; Ef 6, 5; y 1 Pe 2, 13-15.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, afio 27, n° 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 35-56. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.160.02



La relacion entre el rey y Dios en Diego Saavedra Fajardo. 39
Un modelo alterndtivo al derecho divino de los reyes

del poder y de la relacion vertical gubernativa. Esto implica, primero, que Dios
es el superior del rey y ante quien el detentador del poder es, en ultimo término,
responsable’®. Segundo, que Dios se entiende como causa del poder de forma
idéntica, no analoga, a como Dios es autor primero y originario del resto de
realidades presentes®: “La mayor potestad desciende de Dios™!.

El principe es, por tanto, “segunda causa” en el ejercicio del poder®, y
asi lo denomina Saavedra®. El uso del adjetivo segunda no hace referencia
a un proceder cronoldgico, sino ontologico del poder, que es eminentemente
divino y so6lo secundariamente humano. El término remite a una vicaria, una
cesion de protagonismo del primer principio, presente en todas las causas
consiguientes del ser. Como explica Murillo Ferrol, “todo Imperio pende de la
voluntad de Dios como Creador y principio de todas las causas, que dispone
con admirable modo para la conservacion del mundo. Los reyes y principes son
sus «vicegerentes» en lo temporal”™,

Sin embargo, a diferencia de la citada teoria anglosajona, la causa primera
del poder no es contradictoria con otras causas, sino subyacente. En ese sentido,
la causa mayoritaria de la aparicion del poder en Saavedra es la voluntad
popular?, pero entendiendo que la comunidad lo posee en potencia por natural
y divina disposicion, siendo el consentimiento comun su causa eficiente: “que
sepa que el consentimiento comun dio respeto a la corona y poder al ceptro;
porque la naturaleza no hizo reyes”?.

2.2. Origen divino de cada reinado

Ahora bien, Saavedra no limita a Dios a ser el origen remoto del poder, sino
que es también el autor del poder actual. Cada principe es “el que fue destinado
del cielo para el gobierno de los demas™?’, reflejado en el uso de expresiones
como “Siendo Dios por quien reinan los reyes y despachandose en su divina
chancilleria los titulos de las coronas”; o “por El reinan los reyes, por su mano

19 “los principes no tienen otros superiores sino a Dios y a la fama, que los obliga a obrar bien por
temor a la pena y a la infamia”. Empresas, p. 239. Reiterado en p. 320.

2 Luis Sanchez Agesta, “Los origenes de la teoria del Estado en el pensamiento espaiiol del siglo
XVI”, en Revista de estudios politicos, 98 (1958), p. 103.

2 Empresas, p. 249.

2 Francisco Murillo Ferrol, Saavedra Fajardo y la politica del Barroco, Madrid, CEC, 1989, pp.
107 y ss.

2 Diego Saavedra Fajardo, Introducciones a la Politica y Razon de Estado del Rey Catélico Don
Fernando [en Obras completas, op. cit.], pp. 1245 y 1253 (en adelante, Introducciones); y Corona
Gotica, Castellana y Austriaca [en Obras completas, op. cit.], p. 949 (en adelante, Corona Gética).

2 Francisco Murillo Ferrol, op. cit., p. 101.

% [ntroducciones, p. 1234 y 1237.

% Empresas, p. 259, 263-264, 272, 344, 398, 485.

2 Empresas, p. 261.

2 Corona Gética, p. 842. Similar en p. 867.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 35-56. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 hitps:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.02



40 Ramon de Meer Canon

se distribuyen los ceptros™®. La oracion del rey san Fernando antes de morir,
citando a Mariana (Hist. Hisp. L.9, c.6.), es especialmente ilustrativa: “Vuestro
es, Dios mio, el poder; vuestro es el mando; Vos sois sobre todos los reyes
y todo esta sujeto a vuestra voluntad; el reino que recibi de vuestra mano os
restituyo™?. Hay en esta plegaria resonancias al mandato de Juan II de Castilla
en 1453 de mantener el “respecto € consideracion al logar que de Dios tengo en
la tierra para administrar é exercer aquella™!.

Asi, la divina Providencia aparece como la responsable ultima del reparto
de los cetros, pasados, presentes y futuros®?. Dios dirige la comunidad hacia
su fin Gltimo, orientando al pueblo a la bienaventuranza o a la correccion
de los males reinantes: los mismos tiranos son permitidos por Dios, como
Teudio, Teudiselo o Agila, como flagelo de sus reinos*. Dada la naturaleza
caida, en muchas ocasiones parece el cetro un mal, lo que llevara a Saavedra
a preguntarse: “;Quién penetrard las causas ocultas que mueven a la divina
Providencia en la distribucion de los ceptros? Evidente argumento de que tal
vez se dan por castigo y no por premio”*. Concuerda con cierta vision negativa
de la monarquia de autores como Quevedo, que remontan su origen al rechazo
hebreo a Dios como gobernante directo, y a su sometimiento voluntario a un
rey falible y castigador®.

Saavedra complementa esto con una contraparte positiva: entender el
poder como encomienda divina, cuya labor no es so6lo correctiva sino directiva.
Es un mandato divino en la persona real, pues tiene sentido que, si como
“primer Motor de lo criado dispone [...] estas alternaciones de los imperios™®,
con mayor razon aspire a gobernar sobre sus cabezas®’. Por eso, por ejemplo, se
refiere a Recesvinto como levantado al trono por disposicion divina®®. De este

2 Empresas, p. 478. Similar en p. 248.

3% Diego Saavedra Fajardo, Corona Gética, Castellanay Austriaca. Continuacion por Nusiez Castro
[en Obras completas, op. cit.], p. 1103. De esta obra, solamente se utiliza lo escrito por Saavedra. En
adelante, Corona Gatica (Continuacion).

31 Memorias de Don Enrigue IV de Castilla, tomo 11, Madrid, Establecimiento tipografico de
Fortanet, 1835-1913, p. 44 (XXYV, afo 1453).

32 Diego Saavedra Fajardo, Suspiros de Francia [en Sonia Boadas Cabarrocas, “Un manuscrito
inédito de Suspiros de Francia de Saavedra Fajardo”, en Murgetana, 122 (2010)], p. 28. En adelante,
Suspiros de Francia.

3 Corona Gética, p. 1065.

3% Corona Gética, p. 885.

3 Francisco de Quevedo, Politica de Dios y Gobierno de Cristo [en Obras completas, tomo 1,
Aguilar, Madrid, 1961], p. 587.

% Empresas, p. 611.

37 “[Si en la Naturaleza] no fia Dios de otro sus pinceles, ;como creeremos que deja al acaso los
imperios y monarquias, de las cuales pende la felicidad o infelicidad, la muerte o vida del hombre, por
quien crio todas las cosas?”. Empresas, p. 478.

3% Saavedra utiliza el texto original del VIII Concilio de Toledo: “El sumo Autor de las cosas me
levant6 en tiempo de la buena memoria de mi seflor y padre al trono real y me hizo participe de su
gloria; [...] quedando en mis hombros por disposicion divina todo el peso del gobierno de mis reinos”.
Corona Gotica, p. 965. En la edicion original cita: “Etsi summus auctor rerum me diyae memoriae
Domini & genitoris mei temporibus in regni sede subvexit, atque, ipsius gloriae participem fecit, nunc

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 35-56. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 hitps://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.160.02



La relacion entre el rey y Dios en Diego Saavedra Fajardo. 41
Un modelo alterndtivo al derecho divino de los reyes

modo, Saavedra no solamente predica un origen remoto del poder en Dios sino,
a través de la Providencia, su intervencion directa: “sobre los hombros propios
del principe [...] fund6 Dios su principado™.

Esta destinacion al trono se concreta, primero, disponiendo para cada
pueblo un gobernante acorde, segin sus cualidades, pecados o méritos®.
Saavedra entiende el ascenso al trono como una encomienda condicionada
historicamente, con ejemplos como el del suevo Reciario, Recaredo o el
emperador Nepote Augusto*!; la Casa de Austria, como defensa del Sacro
Imperio*; o don Pelayo, “destinado del cielo para la restauracion de Espafia™®.
Segundo, Dios escoge personalmente a cada rey*: “Quien dio el primer movil
a los orbes, le da también a los reinos y republicas. Quien a las abejas sefialo
rey, no deja absolutamente al acaso o a la eleccion humana estas segundas
causas de los principes™. Responde asi a una imagen catolica de Dios,
involucrado en la vida diaria, frente a la tendencia protestante a evadir las
decisiones sociopoliticas del ambito de influencia divino. Por eso, Felipe IV

tamen cum ipse requiem aeternarum adeptus est mansionum, ea quae in me totius regiminis transfusa
jura reliquit, ex toto divina mihi potentia subjugavit”. Diego Saavedra Fajardo, Corona Gothica,
Castellana y Austriaca, Minster, Casa de Juan Jansonio, 1646, p. 366, nota 1. Salvo alguna errata, es
igual al discurso transcrito en las “Actas del Octavo Concilio de Toledo”, en Coleccion de canones de
la Iglesia Espariola, Vol. 2, Madrid, Imprenta de D. Anselmo de Santa Coloma y Co., 1850, p. 362.

3 Empresas, p. 451.

40 “Son los ceptros en las cosas humanas principal dote de la divina Providencia, reservados a su
distribucion. Con ellos [...] premia la piedad y virtud de los subditos, dandoles principes buenos que
los gobiernen, o malos que sean castigo de sus vicios”, Corona Gdtica, p. 955; “sucediendo a un
principe bueno otro bueno, como uno malo otro malo, en premio de la virtud de aquél y en castigo de
la malicia de éste”, Corona Gética (Continuacion), pp. 1077-1078.

4 Corona Gética, p. 782,795 y 894.

4 “Antevi6 la divina providencia las guerras civiles que se habian de levantar en Alemania por
la desunion de los animos, nacida de la diversidad de religiones [...]. Antevié también que al mismo
tiempo se habian de levantar al Imperio dos grandes enemigos: en Soliman, Emperador de Oriente, y
en Francisco el Primero, Rey de Francia [...]. Y como su eterna sabiduria suele criar los remedios al
mismo tiempo que las enfermedades, y le toca la conservacion del Imperio, de quien pende la de la
Cristiandad, previno para su remedio con maravillosa traza la exaltacion de la Monarquia de Espaia,
enriqueciéndola con el descubrimiento de las Indias, y haciéndola formidable con la union de las
coronas de Aragon, Napoles, Sicilia, Portugal y otras, para que toda aquella potencia fuese quien
defendiese y sustentase el Imperio, disponiendo a este fin faltase la linea masculina de la sucesion
a la corona de Espafa y que sucediese en ella por via de casamiento la casa de Borgofia, de quien
naciese a Alemania un valeroso Emperador en la persona de Carlos Quinto”. Diego Saavedra Fajardo,
Demostracion de la Providencia divina que a un tiempo cria los remedios y los males. Asistencias
de Esparia al Imperio y la conveniencia de entrambos principes en su union [en Tibor Monostori,
Saavedra Fajardo y el mito de la diplomacia ingeniosa, Madrid, Guillermo Escolar Editor, 2021], p.
176. En adelante, Demostracion de la Providencia divina.

3 Corona Gética, p. 1028.

4 Cesareo Rodriguez-Aguilera de Prat, “La Teoria del Estado en la Espafia de los Austrias”, en
Revista de Estudios Politicos (Nueva Epoca), 36 (1983), p. 143.

4 Empresas, p. 249.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 35-56. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 hitps:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.02



42 Ramon de Meer Canon

puede considerarse un regalo de la Providencia*, y Wamba un escogido?’. Y,
por el contrario, aunque Teodorico o Nabucodonosor*® mostraron no estar a
la altura de su encomienda, no por ello perdieron automaticamente la realeza,
pues cada eleccion real, con independencia de su desenlace, ha sido deseada
por Dios. Por eso,

deben los stibditos respetar mucho sus reyes, aunque sean malos y de contraria
religion, procurando tenerlos gratos y rogando a Dios por su conservacion,
como ordeno el Espiritu Santo al profeta Baruch [...]; porque es sagrado el
oficio de reinar, aunque los sujetos no correspondan a sus obligaciones. A Dios
se ha de reservar el juicio de sus acciones, a cuyo cargo esta el prolongar o
abreviar sus dias®.

Pareciera que Dios nunca retira su encomienda y que la actuacion del
principe es indiferente a la destinacion divina, similar a una doctrina calvinista
sobre la salvacion. Esto se acerca al derecho divino de los reyes, a una nocion
autocratica de origen protestante™, estrechamente vinculada a un poder regio
cada vez mas absoluto®': implica una correlacion logica entre el origen divino
del poder y una inimputabilidad del rey; una elevacion de la persona regia a
una realidad juridico-politica superior exenta, y, en consecuencia, la obligacion
de los subditos de no resistencia y obediencia indiscutida, como prescripcion
divina®. El rey se convierte en figura intocada por el pecado original, rechazando
toda limitacion legal, institucional o historica.

Sin embargo, aunque Saavedra coincide con el origen divino del poder,
no deriva de ello esta superioridad absoluta regia. Mantiene como salvaguarda
contra el desbordamiento del poder real la clausula medieval finalista®: de la
misma forma que los hombres obedecemos las leyes porque son emanaciones
de la ley natural y divina, obedecemos a los reyes por su causa primera. Las
leyes pueden ser perjudiciales para nuestro interés particular, ser aplicadas
injustamente, estar mal redactadas o con poca prudencia pensadas, y no por
ello pierden su condicion legal. La pierden al desaparecer su justicia intrinseca,

4 “Todos los politicos [...] no dicen haberlas hallado [la perfeccion] en algin rey ni en algunos
vasallos. Sefial que no conocieron el Principe que Dios nos ha dado”. Diego Saavedra Fajardo,
Harangue, en langue espagnole, faite a Dole par D. Diego Saavedra, envoye du roi d’Espagne en
France - Comte [en Rariora et minora, op. cit.], p. 279.

47 “mostro el cielo aprobar su eleccion; porque de la parte de su cabeza donde cay6 el sagrado
o6leo se levant6 un vapor en forma de columna, y entre ¢l una abeja que volo hacia el cielo”. Corona
Gotica, p. 974.

* Corona Gética, p. 809, y Empresas, p. 570.

4 Corona Gética, pp. 842-843.

30 Patricio H. Carvajal Aravena, art. cit., p. 377.

1 José M* Garcia Marin, art. cit., p. 128.

52 Cesareo Rodriguez-Aguilera de Prat, art. cit., pp. 146-147.

3 Tomas de Aquino, De Regimine Principum, 1, 1.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 35-56. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 hitps://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.160.02



La relacion entre el rey y Dios en Diego Saavedra Fajardo. 43
Un modelo alterndtivo al derecho divino de los reyes

pues “lex iniusta non est lex”*; de la misma forma que los reyes: solo malogran
su vinculacion con lo divino cuando, por incumplimiento flagrante de su
causa final, dejan de ser lo que son. Las leyes tornan en cadenas, los reyes en
tiranos: “un rey apenas deja de ser justo cuando pierde el derecho de Reinar™3,
pues “no tanto se despojo della que [...] no quedase con el cuerpo universal
de la republica otra mayor autoridad, aunque suspensa en su ejercicio, para
oponerse al principe tirano o que declinase de la verdadera religion y reducille
o deponelle”®. No solamente el pueblo puede actuar legitimamente contra la
tirania, sino también Dios, “porque ni los hombres la pueden mantener largo
tiempo, ni la divina justicia la deja sin castigo™’.

2.3. Consecuencias del vinculo entre Dios y los reyes

De esta doctrina emana un deber de similitud y emulacion de Dios, que
condicionara la comprension de la naturaleza de la institucion mondarquica.
Se deduce, en primer lugar, un vinculo de subsistencia entre causa y efecto:
Dios se presenta como necesario cemento social, y fundamento de la figura
real ante la comunidad®, pero la presencia divina en el principe trasciende
su utilidad socioldgica. Es principio de vida del rey, pues “;como durara el
imperio en quien o no cree que hay Providencia divina, o fia mas de sus artes
que della?”®. La autosuficiencia es la condena de un rey, siendo muy ilustrativa
la imagen del reino como antorcha: “el que las inclinare, las consumira aprisa
con sus mismas llamas, y, si las tuviere opuestas al cielo, mirando solamente a
la tierra, se extinguiran luego, porque la materia que les habia de dar vida les
dara muerte”®.

En un segundo sentido, el principe mira a Dios como su meta, siendo
recurrente la imagen del divino Norte®!; y como fuente de virtudes gubernativas:
de liberalidad, gratuidad de sus mercedes, o justicia y clemencia avenidas®.
Finalmente, como su defensa, recomendandose a los principes que lleven
“siempre empuiado el estoque de la cruz [...] y tengan embrazado el escudo de

% Tomas de Aquino, Summa Theologica, I-11, ¢.96, a.4.

% Diego Saavedra Fajardo, Respuesta al Manifiesto de Francia [en Rariora et minora, op. cit.], p.
226. En adelante, Respuesta al Manifiesto de Francia.

3¢ Introducciones, pp. 1236-1237.

37 Corona Gética (Continuacion), p. 1094.

38 “presto con los vicios se turbaria el orden de republica [...] si no creyesen los ciudadanos
que habia otro supremo tribunal [...] que castiga con pena eterna y premia con bienes inmortales”.
Empresas, pp. 283-284.

3 Empresas, p. 366.

% Empresas, p. 257.

61 “Quien mas debe mirar siempre a ¢l [el divino Norte], es el principe, porque es el piloto de la
republica, que la gobierna y ha de reducirla a buen puerto; y no basta que finja mirar a é1”. Empresas,
p. 284.

2 Empresas, p. 188, 199, 388, y 276.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 35-56. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 hitps:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.02



44 Ramon de Meer Canon

la religion”®; con ejemplos como Juan de Austria® o Alfonso VIII en las Navas
de Tolosa®. En definitiva, se aboga por un rey que permanece unido a Dios
publica y privadamente, siendo feliz “si a cada uno de sus estados asiste un
angel, y Dios gobierna su corazon; o como defiende en Suspiros de Francia,
“si cada una de vuestras provincias tiene por guarda un angel tutelar y dos
gobiernan vuestro corazon”’. Mas alla de su utilidad social, “la religion y la
verdad son los fundamentos firmes y estables”®, tanto para la vida privada
como para el oficio publico del rey.

3. Disposiciones de la divina Providencia

Ahora bien, ;tiene esta injerencia divina efectos mas alla de la eleccion
real? El derecho divino de los reyes adolecia, respecto del pensamiento
catdlico, de un desentendimiento del actuar regio, una vez la predestinacion
al trono habia quedado establecida. Los actos del rey quedaban por encima de
las vicisitudes del reinado, santificados por el origen divino de la potestad, con
radical independencia del juicio moral de las instituciones o el pueblo. Esto no
es asi en Saavedra.

3.1. La Providencia en la historia

La atribucion a la Providencia del fluir de los acontecimientos historicos
es una doctrina paralela a la maxima de Gracian: “Es la Providencia suma
autora de los imperios, que no la ciega fortuna”®. Debe ser comprendida
como catalizador, como director y ordenador de las realidades humanas, pero
que lejos de ser caprichosa o aleatoria, como lo serian el destino o la fortuna
clasicos, se orienta siempre hacia el bien. Dios es protagonista del curso de la
historia, y especialmente del devenir politico y social de su criatura predilecta,
pues “siendo arbitro aquel Alfaharero de toda esta masa de lo criado, pudo
romper cuando quiso sus vasos, y labrar uno para ostentacion y gloria y otro

% Empresas, p. 293.

% “mandé bordar en sus banderas la cruz, y este mote: «Con estas armas venci los turcos; con ellas
espero vencer los herejes»”. Empresas, p. 293.

% Corona Gética (Continuacion), p. 1116.

% Empresas, p. 443.

7 Suspiros de Francia, p. 34.

% Diego Saavedra Fajardo, Republica Literaria [en Obras completas, op. cit.], p. 1148. En
adelante, Republica Literaria.

% Baltasar Gracian, E! politico, Don Fernando el Catélico [en Obras completas, 1, Buenos Aires,
Editorial Poblet, 1943], p. 58. Similar a “Todo depende de aquella eterna Providencia que eficazmente
nos mueve a obrar cuando conviene para la disposicion y efecto de sus divinos decretos”. Empresas,
p. 610.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 35-56. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 hitps://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.160.02



La relacion entre el rey y Dios en Diego Saavedra Fajardo. 45
Un modelo alterndtivo al derecho divino de los reyes

para vituperio””. Esto se refleja en la imagen, repartida en las obras de nuestro
autor, de Dios como “quien da la victoria™”!. Las Navas de Tolosa es un claro
ejemplo, no encontrandose sangre en el campo de batalla “como en sefal de que
no las heridas de los hombres, sino el brazo oculto de Dios los habia muerto””?.
O la victoria espaiola en Lérida en 1644, a la que se refiere por carta a Felipe
IV como “la victoria que Dios fue servido dar a V. Magd.”. Incluso manda
traducir la carta, “para que se vea en Alemania la piedad con que reconoce V.
Magd. de la mano de Dios los felices sucesos de sus reales armas™”.

De esto se deriva la trascendencia del plan de Dios sobre lo mundano,
especialmente sobre las ambiciones de los principes. Obliga al gobernante a
desarrollar una humildad ante las caidas y ascensos de los cuerpos politicos™, y
una mirada sobrenatural sobre el fracaso: “No es siempre culpa de la providencia
humana, sino disposicion de la divina, que asi lo ordena, encontrandose los fines
particulares deste gobierno inferior con los de aquel supremo y universal””.
Ahora bien, estas disposiciones de la Providencia no excluyen ni el orden
natural ni la libertad humana, sino que actiian indisociables del discurrir
cotidiano de las cosas. Asi, colaborando con el libre albedrio, dispone “con
nosotros las fabricas o ruinas de las monarquias; y asi, ninguna se perdio en
que no haya intervenido la imprudencia humana o sus ciegas pasiones”. Hasta
tal punto el actuar de la Providencia esta entretejido con la libertad humana,
que afirma Saavedra que “No sé si me atreva a decir que fueran los imperios
perpetuos si en los principes se ajustara siempre la voluntad al poder y la razén
a los casos™’®.

La Voluntad divina esta providentemente inserta en el natural fluir de los
acontecimientos, de forma que Saavedra dispone el teatro del mundo como
escenario predispuesto al cumplimiento de los mandatos divinos, siendo solo el
pecado humano el que distorsiona el guion. Por un lado, la Providencia usa de
la Naturaleza como instrumento de sus planes; y por otro, no se ve limitada por

" Empresas, p. 615.

"' “Dios es [...] el que da y quita las victorias”, Empresas, p. 292; “Asistio el brazo de Dios a la
causa de los godos, y quedd Teodoredo vencedor [...]. Es Dios, el Sefior de las batallas, quien da y
quita las victorias; y se irrita mucho contra los que, soberbios, las esperan mas de sus fuerzas y valor
que de la divina Providencia”, Corona Gotica, pp. 751-752; “Siendo Dios quien da las vitorias, [...]
ellos tenian puestas sus esperanzas en Dios [...]; nosotros, sin temor a su castigo, ni respeto a su
providencia, ponemos la confianza en las diligencias humanas y en nuestras artes y fuerzas”, idem,
pp. 874-875.

2 Corona Gética (Continuacion), p. 1117.

B Carta a S.M. del 2 de julio de 1644 [en Obras completas, op. cit.], p. 1394. Reitera “la gran
victoria que Dios ha sido servido de dar a V. Magd. cerca de Lérida”, Carta a don Jeronimo Villanueva
del 2 de julio de 1644, idem, p. 1394.

™ “nota también [el cardenal Baronio] la providencia de Dios, en que cuando el Imperio romano
empezo6 en el Oriente a faltar a la fe, levanto en Occidente un rey de Espaiia catdlico que la mantuviese™.
Corona Gotica, p. 855.

> Empresas, p. 316.

% Empresas, p. 478.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 35-56. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 hitps:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.02



46 Ramon de Meer Canon

ella, pudiendo sacar “lineas derechas por una regla torcida””’. Lo sobrenatural
y natural se entreveran sin contradiccion, no siendo disparatado “hacer milagro
lo que se obro con el valor; porque lo uno y lo otro proviene de €l que es Dios
de las batallas”®. Y, al contrario, también los efectos adversos de las obras
humanas son “instrumentos de la divina Justicia””.

Aparece asi la permision de lo malo como parte del plan divino. Emana
de Romanos 8§, 28, “omnia cooperantur in bonum”, y Saavedra lo aplica a la
interpretacion de guerras®, tiranias®' y opresores®, derrotas frente a infieles®,
o injusticia de los gobernantes®, siempre considerando que las permite la
Providencia para cumplimiento de sus planes misteriosos. A veces, “su eterna
sabiduria suele criar los remedios al mismo tiempo que las enfermedades™®.
Otras, como le dice al rey francés, funcionan como correccion o aviso®®. Como
explica Saavedra a Felipe IV, puede entenderse asi la traicion francesa, pues
“habia sido esta locura de los franceses permision divina para unir el Imperio
con el Emperador”®. Todo ello refleja la incapacidad humana para desentrafar
los designios de Dios, y la obligacion subsiguiente de confianza en la fuente de
poder regio: “Queremos, imprudentes, medir los consejos divinos y la grandeza
y majestad de Dios con nuestro modo de entender y con el estilo ordinario de
los principes, y queda engafiado el juicio. Otros consejos, otros estilos son los
de la divina Providencia, ocultos a las tinieblas de la humana sabiduria”®é.

Por eso ni profecias® ni astrologia®® servirdn para interpretar
acontecimientos humanos. Los deseos ilegitimos de entender el plan de Dios

7 Empresas, p. 304.

" Corona Gética (Continuacion), p. 1117.

" Corona Gética, p. 7131.

8 “tan graves inconvenientes [...] se desprecian, cuando la divina Providencia permite la guerra
para castigo del vencido y del vencedor”. Corona Gdtica, p. 874.

81 Corona Gética, p. 1065.

82 “Si bien suele la divina justicia deshacer semejantes designios tiranos, también suele levantar
imperios con ellos para premio de la virtud futura de los sucesores”. Corona Gética, p. 878.

8 “si tal vez consiente sus victorias, no es por su invocacion, sino por causas impenetrables de su
divina Providencia [...], o por ocultos fines, permite Dios que sean vencidos los que con verdadero
culto le adoran, y entonces no es la victoria premio del vencedor, sino castigo del vencido”. Empresas,
p. 293.

8 “hallara [en Richelieu] que a sus consejos gobern6 el impetu, y que en la violencia reposo su
valimiento, en su tirania [...], y que a su temeridad favoreci6 la fortuna tan declaradamente, que con
los sucesos adversos se ha ganado y con los prosperos nos hemos perdido: sefias de que Dios conserva
aquel valimiento para exercicio de la Cristiandad y castigo nuestro”. Empresas, p. 417.

8 Demostracion de la Providencia divina, p. 176.

8% “puede ser que Dios permita que esta confusion de armas que ha levantado para cegar mas
a Vuestra Majestad le dé a ver lo que hasta ahora se le ha escondido”. Respuesta al Manifiesto de
Francia, p. 248.

8 Carta a S.M. del 14 de mayo de 1644 [en Obras completas, op. cit.], p. 1389.

8 Corona Gética, p. 961.

8 “Pero en esta materia, reservada a la sabiduria de Dios, son inciertos los juicios de los hombres y
las interpretaciones de las divinas profecias; porque [...] las envolvio Dios en tales figuras y caracteres,
que siendo casi inteligibles...”. Corona Gotica, p. 1068.

% Repuiblica Literaria, p. 1179; Corona Gética, pp. 930-931; Empresas, p. 189 y 301.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 35-56. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 hitps://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.160.02



La relacion entre el rey y Dios en Diego Saavedra Fajardo. 47
Un modelo alterndtivo al derecho divino de los reyes

son usurpacion de una funcidon de omnisciencia que no corresponde al rey.
Incluso nuestro autor tiene su propio escarmiento a este respecto, cuando en
una de sus cartas dice que “los astrologos le han pronosticado una victoria muy
sangrienta en diciembre pasado, y que otro viejo de la ciudad de Deckandolf
pronosticod que el rey de Suecia [...] no la ocuparia™'; a lo que el Consejo de
Estado responde, ante su posterior inexactitud, “que no crea en astrélogos de
aqui adelante™>.

Esto se contrarresta con una predisposicion a que sera Dios quien resuelva
los retos, y la consecuente atribucion a El de los méritos obtenidos. Por eso
ensalza a “los reyes de Espaia cuando llamaban a Dios a la parte en los
despojos de la guerra, a cuyo poderoso brazo atribuian los sucesos de grandes
vitorias alcanzadas con pequefio numero de ficles™?. Asi, contra la doctrina
calvinista de la recompensa terrena de los predestinados, el buen rey sabe que
sus hazafias no se deben a sus méritos, sino a los decretos divinos, de forma
que los triunfos suceden “no porque el piloto tuviese siempre los ojos en el
verdadero norte de la razon de Estado, sino porque asi convenia a la disposicion
de la eterna Justicia™. Esto le ensefia a confiar mas en esta Providencia que en
la razén de Estado, presentando un modelo politico radicalmente distinto al de
Magquiavelo®.

3.2. Intervenciones divinas en la Historia

Todas estas reflexiones, dado el alto valor probatorio y politico de la
historia, se plasman en ejemplos de intervenciones divinas concretas. Ademas
de una presencia providencial constante, Dios se muestra en momentos
escogidos como actor principal del teatro politico: aquellas ocasiones a que,
por su importancia, “con particular atencion asiste la divina Providencia [...],
sin fiarlas de las segundas causas™®. Las funciones de estas intervenciones
son diversas. Para los incrédulos, tienen una funcién tanto condenatoria como
convulsiva. Porun lado, quien no acepta los milagros evidentes, sella su rechazo
a la prédica evangélica’. Por ejemplo, a Alfonso VIII un angel “le amenaz6
de parte de Dios que, si no se apartaba de aquel pecado, seria gravemente
castigado”. Por ignorar el aviso, “castigd Dios al rey con la rota y pérdida de

U Puntos de las cartas de don Diego Saavedra para Su Magestad y el conde-duque de San Lucar-...
[en Obras completas, op. cit.], p. 1305.

2 Consulta del Consejo de Estado del 5 de febrero de 1634 [en Obras completas, op. cit.], p. 1307.

% Introducciones, p. 1253.

% Suspiros de Francia, p. 26.

% “no se ha de gobernar la religion por la razon de Estado, sino la razon de Estado por la religion”.
Corona Gotica, p. 868.

% Introducciones, p. 1253.

7 “si la impiedad no diere crédito a esta demostracion suya, menos le dara a las que refieren las
Sagradas Letras haber hecho con los patriarcas y profetas y con personas particulares cuando atin
no habia emparentado con los hombres ni era su amor a costa de su sangre”. Corona Gética, p. 961.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 35-56. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 hitps:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.02



48 Ramon de Meer Canon

Alarcos™?; lo que amerita la reflexion de que es preferible, para los escépticos,
la ausencia de avisos sobrenaturales: sentencia Mercurio en Locuras de Europa
que, “cuando la malicia esta afectada y incrédula, no merece anuncios del cielo,
ni sirven los avisos a quien ha perdido el respeto a la Divina Providencia™”.
Asi, adquiere el milagro una doble funcion, “dar lugar a la enmienda, o para
mayor justificacion del castigo™!®.

Respecto de los creyentes, esos milagros cumplen funciones de proteccion,
como la defensa de Mérida de santa Eulalia, Clavijo o las Navas!®!; o de
corroboracion de una conversion, como la curacion del principe Ariomiro de
Galicia o de Casilda, hija del rey moro de Toledo'”. Confirman las virtudes
pasadas, como el canto angelical en el lecho de muerte de don Alonso'®;
anuncian las futuras, como en Chintila, Wamba o Fernando el Catdlico'™; o
predileccion por los obispos, como en la eleccion de san Braulio o el milagro de
Ataulfo ante el rey Ordofio!”. En todas ellas, Dios acttia “para que se conozca
que atiende a los ceptros y al gobierno de las cosas inferiores”!%.

Finalmente, sirven estos portentos para anunciar tiempos aciagos, como
el reinado del persecutor Leovigildo!'’’; o los signos previos a la invasion
musulmana y caida del reino visigodo: desde encantamientos y espiritus hasta
sequias premonitorias!®. Y de la misma forma que los anuncian, pueden ser
usados como castigo ante la inaccion del advertido, como se evidencia en esa
misma invasion, fruto de las iras del cielo'”.

% Corona Gética (Continuacion), p. 1112.

» Diego Saavedra Fajardo, Locuras de Europa [en Rariora et minora, op. cit.], p. 402. En adelante,
Locuras de Europa.

1 Corona Gética, p. 813.

Corona Gotica, p. 7184,y Corona Gotica (Continuacion), p. 1116.

Corona Gotica, pp. 853-854; Corona Gética (Continuacion), p. 1102.

Corona Gética (Continuacion), p. 1070.

Corona Gotica, p. 953 'y 997; Introducciones, p. 1243.

Corona Gética, p. 962; Corona Gética (Continuacion), p. 1081.

Corona Gotica, p. 974.

“Precedieron el reinado de Leovigildo y sucedieron en €l algunos prodigios [...] en que parece
que prevenia la divina Providencia la persecucion que por la impiedad de este rey habian de padecer
los templos catdlicos y las personas sagradas”. Corona Gotica, p. 862.

1% “habia el rey don Rodrigo mandado abrir en Toledo un palacio antiguo [...] que el pueblo, por
tradicion de sus mayores, decia que estaba encantado y que cuando se abriese se perderia Espafa.
[...] hallé una caja donde estaba un lienzo con retratos de gentes extranjeras, cuyos rostros y habitos
se parecian a los africanos, con este letrero: Por éstos se perdera Espafia”. Corona Goética, pp. 1035-
1036; “Cuando esto sucedi6 en Espafa, permitié Dios que, en senal de su divina justicia, lo revelase
en Roma un espiritu que fatigaba el cuerpo de una doncella [...]. Di6 también dos aflos antes avisos el
cielo de las calamidades futuras, negando a la tierra su tributo las nubes”. [dem, p. 1039.

109 “pequefio niimero para tanta empresa; pero los acompaflaba el brazo enojado de Dios, que
disponia la ruina de Espana”. Corona Gdtica, p. 1036.

o1
02
03

04

05
06
07

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 35-56. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 hitps://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.160.02



La relacion entre el rey y Dios en Diego Saavedra Fajardo. 49
Un modelo alterndtivo al derecho divino de los reyes

3.3. La relacion del actuar divino y humano

Como explica Rosa de Gea, “el Dios providencial del Barroco catdlico
[...], el artifice y guionista en el teatro del mundo, irrumpia constantemente en la
historia de los hombres mediante el castigo y el premio”!'°. Es la reintroduccion
de una controvertida cuestion teoldogico-moral ya planteada en el siglo XIII.
Tomas de Aquino se habia preguntado, respondiendo negativamente, si se pueden
merecer por virtud los bienes temporales. Basandose en las Escrituras, concluia
que todo bien temporal es relativo, por lo que no puede ser considerado siempre
una recompensa: “Dios da a los justos aquella cantidad de bienes temporales, y
también de males, que les convienen para llegar a la vida eterna”!!".

Saavedra, por el contrario, parece sufrir en ocasiones de una mirada en
exceso similar a un luteranismo temprano, de necesaria causalidad entre el bien
humano y el premio divino. Llega a decir, hablando de sequias, que “fueran
siempre fértiles los afos si siempre fueran ellos [los hombres] buenos™!'?. Sin
embargo, frente a este uso retdrico, seria errébneo concluir taxativamente una
postura. La verdadera enseflanza providencialista en Saavedra no conlleva
un automatismo. Su légica de premio y castigo no implica que cada accion
humana vaya necesariamente ligada a una consecuencia interventora divina
correspondiente. Mas bien, si “la virtud es su salud [del reino]; el vicio, su
enfermedad”!’®. Se concluye que la ausencia de virtud ejerce por si misma
como castigo del gobernante pecador, sin necesidad de actuacion divina. En
este sentido, no es que Dios castigue la maldad o el vicio, sino que los mismos
son ya castigo de una humanidad débil. Las acciones politicas, puesto que deben
estar encaminadas al bien comun, pierden su sentido si las afecta y quiebra el
pecado del gobernante!'':

Lo que conviene es que la virtud, la prudencia y la atencion de los reyes hagan
durables sus reinos; porque, si bien son inmutables los eternos decretos de
la divina Providencia en las mudanzas de las coronas y no concurrieron en
ellos los principes, no se hicieron sin los principes; porque en la presencia de
Dios se represent6 lo que habia de obrar el libre albedrio de cada uno, cuyas
operaciones dieron el movimiento, o a la exaltacion o a la ruina de sus ceptros;
siendo verdad infalible que la duracion de éstos es premio de la virtud, y que
por el vicio, la imprudencia, el engafio y la injusticia muda Dios los reinos de
unas gentes en otras''>.

119 Belén Rosa de Gea, “Imperio y apocatastasis”, en Res publica, 21 (2009), p. 130.

1 “Tantum enim dat Deus viris iustis de bonis temporalibus, et etiam de malis, quantum eis
expedit ad perveniendum ad vitam aeternam”. Tomas de Aquino, Summa Theologica,1-11, ¢.114, a.10.

12 Corona Gética, p. 1040.

3 Empresas, p. 485.

114 “no habiendo ingenio tan advertido que sepa cautelarse bien en el exceso de las maldades”.
Corona Gotica, p. 793.

5 Corona Gética, p. 1068. Muy similar un libelo de finales del XVI: “Supuesto que es verdad

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 35-56. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 hitps:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.02



50 Ramon de Meer Canon

Dios usa estos mismos resultados naturales como sentencia sobrenatural,
permitiendo sucesos perversos como instrumentos de su Justicia: “suelen
agradar a Dios los efetos de una guerra, aunque por si misma no sea justa”!!¢,
Por ejemplo, en Corona Goética afirma que es “estilo de la divina justicia en sus
castigos disponer las cosas de suerte que se hiera con su misma espada quien le
ofende™"’, lo que se repite en Locuras de Europa, atestiguando Mercurio que
son los hombres su propio castigo!®. No necesita Dios forzar la naturaleza, pues
al hombre pecador, “sin obligar Dios el libre albedrio, o le lleva tras si el mismo
curso de las causas, o faltandole aquella divina luz, tropieza en si mismo”';
lo que se reitera al afirmar que es 16gico que el pecador, “ciega la prudencia, se
confunda en sus consejos; sin que en esto fuerce Dios al libre albedrio; porque
basta dejalle en poder de sus pasiones para que en nada acierte”'?°. Asi, el mal
humano es castigo de si mismo, siendo testimonio de ello como a las naciones
malvadas “las arrastraba el destino de Dios para que unas con otras fuesen
instrumentos de su divina justicia, cuyo estilo es castigar los hombres con los
hombres™'?.

En segundo lugar, prueba de que no existe una estricta correlacion entre
los pecados presentes y castigos inmediatamente posteriores, es que una misma
adversidad sera a veces oportunidad, otras purificacion, otras ensefianza, y otras
castigo. En este sentido, los acontecimientos desastrosos pueden ser usados por
Dios en beneficio de quien los sufre: “cuando nos aflige, se satisface déstas
[nuestras ofensas] y nos induce a la enmienda”?2. Asi debe interpretarse, por
ejemplo, el final del reino visigodo. Como senala Ballester, tras las sanciones a
los reyes Witiza y Rodrigo se “activa un proceso de recuperacion del territorio
patrio, por medio del cual la Divina Providencia purific a Espana’'*:

Graves fueron también las ofensas y culpas que los reyes Witiza y don Rodrigo
cometieron contra Dios; pero estas mismas hicieron en el castigo feliz a
Espana; porque, como suele el labrador fecundar con la llama los campos para
que rindan mayores frutos, asi con ella la divina Providencia purifico a Espafia

infalible y verificada en todas las edades y naciones del mundo, como consta de las historias sagradas
y profanas, que ninguna Monarquia ni reino se perdio ni pas6 jamas de uno en otro, sino, o por pecados
y sin justicias de los reyes o gobernadores, o por estrago universal de las costumbres de los vasallos”,
Papel sobre las causas de las derrotas de Espania, Biblioteca Nacional, M. 13.239, ff. 36-39.

116 Corona Gética, p. 811.

"7 Corona Gética, p. 1043.

118 “Si ta hubieras visto, como yo, a Europa y considerado las causas y los efectos destas
calamidades presentes, nacidas en unos de ambicion y en otros de imprudencia y descuido, conocieras
que en ellas los hombres solos, y no los dioses, han sido culpados”. Locuras de Europa, p. 402.

1 Empresas, p. 612.

120 Corona Gética, p. 1043.

121 Corona Gética, pp. 759-760.

122 Empresas, p. 333.

123 Mateo Ballester Rodriguez, “Monarquia Catolica 0 Monarquia de Espafia: la nacion en la visién
politica de Saavedra Fajardo”, en Empresas Politicas, 14/15 (1°/2° semestre, 2010), pp. 190-191.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 35-56. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 hitps://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.160.02



La relacion entre el rey y Dios en Diego Saavedra Fajardo. 51
Un modelo alterndtivo al derecho divino de los reyes

de las impias supersticiones de Arrio, y, fértil la tierra, produjo gloriosas palmas
regadas con la sangre de muchos martires'?*.

Los males actuian como despertador, e inseparablemente se mezclan
castigo y empuje como el trigo y la cizafia, pues “en el mismo rigor del castigo
consolaba Dios a los fieles con vitorias continuadas [...]; y como la misma
mano de Dios que castiga suele después remunerar, excediendo a su justicia
su misericordia, levantd en Espafia una Monarquia tan grande que nunca la
pierde de vista el sol”'?*. Es frase practicamente calcada de Mariana'?*, al que
no cita aqui, pero que nos muestra la dilatacion del argumento en los autores
hispanicos.

Saavedra denomina engafio el juzgar una situacién por sus efectos
inmediatos'”’. Los arrianos dirimian la verdad de su herejia por sus
circunstanciales triunfos terrenales contra los catolicos, de manera que
“habia creido aquella nacidén que sus coronas y vitorias [...] era en premio de
la verdadera religion que profesaban”'?®. Sin embargo, es evidente que “las
afrentas y persecuciones de la religion catolica no desacreditan su verdad, antes
la dan a conocer”'?’, pues a ojos de los lectores, el superviviente, siglos después,
es el perseguido y no el aparente triunfador. Los franceses cometen en el XVII
el mismo error, pues se alaban de sus triunfos “con gran arrogancia y trofeos
adqueridos, y se prometen otros mayores jactandose de que los asiste Dios. Y
debieran considerar que no siempre las victorias las da la Divina Providencia por
favorecer al vencedor, sino por castigar al vencido”'*. Siendo Francia castigo
por los pecados de Espaiia, pone en boca del ministro francés, en Suspiros de
Francia, esta desgarradora frase: “me desconsuela la consideracion, si acaso
nos ha elegido la Divina Providencia mas para instrumentos del castigo ajeno,
que para levantar nuestra grandeza”'3!,

Asi, el mejor argumento contra el automatismo de los divinos decretos
es demostrar que no todo mal es castigo ni se origina en pecado, pues “a veces
es en Dios misericordia el afligirnos, y castigo el premiarnos™'*, y “suele ser

124 Corona Gética, p. 1063.

125 Corona Gética, pp. 1063-1064.

126 “No se engafi6 en lo uno ni en lo otro, ni salié falsa su profecia, como se entiende, asi por las
tempestades antiguas que padecié Espafia como por la grandeza de que al presente goza, cuando
vemos que su imperio, derribado antiguamente por las maldades y desobediencias del rey Witiza y
después levantado, de pequefios principios ha venido a tanta grandeza, que casi se extiende hasta los
ultimos fines de la tierra”. Juan de Mariana, Historia General de Espaiia [en Biblioteca de Autores
Esparioles. Obras del Padre Juan de Mariana, tomo I, Madrid, M. Rivadeneyra, 1854], p. 159.

127 “Asi nos engafian los casos, no sabiendo a qué fin los dispone la Providencia divina”. Corona
Gotica (Continuacion), p. 1097.

128 Corona Gética, p. 897.

129" Corona Gética, p. 868.

130 Locuras de Europa, p. 411.

BU Suspiros de Francia, p. 23.

132 Empresas, p. 333.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 35-56. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 hitps:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.02



52 Ramon de Meer Canon

estilo de su divina Providencia castigar con sus enemigos a sus enemigos y
tal vez a sus mismos amigos”'**. Su Corona Gética, escrita precisamente para
luteranos, se prodiga en tales arquetipos, como la derrota en la batalla del
rio Orbigo, donde Dios concede la victoria a los godos, herejes, frente a los
catdlicos suevos'; o el sitio a Ceuta del rey Teudio'*, derrotado por respetar
el domingo; o la impunidad de la tirana Fredegunda, cuyos “sucesos fueron
felices; ejemplo de que a veces acompafian a la tirania y no a la justicia”!3¢.
Elogia Saavedra en su correspondencia una prédica de un clérigo francés en
Miinster que defendia “que no se satisfacia a Dios [...] ni siempre le eran gratos
los mas victoriosos™*’. Son ejemplos historicos de como “son impenetrables
los decretos de Dios, porque no siempre a las acciones piadosas corresponden
felices los sucesos humanos”'*8, dado que “no menos suele castigar con los
bienes que con los males”*, o “no menos suele castigar con las felicidades
que con las adversidades™!*,

Estos hechos son prueba de que la Providencia “tiene por estilo
fundar sobre trabajos y persecuciones la religion catdlica”!'*!; mostrando
que estos males pueden suceder para acrecentar la virtud y mérito de los
buenos:

Grandes fueron los trabajos y calamidades con que Dios apurd la constancia
de la nacién espafiola, primero en el yugo de los romanos, después en el de
los barbaros, y ultimamente en el de los africanos. Pero quien con atencidon
cargare el juicio sobre aquellos sucesos, hallard que en la misma servidumbre
gan6 Espafia mayor fama que las demds naciones en la dominacion; porque los
fragmentos de Numancia y las cenizas de Sagunto le dieron mas gloria que a
Roma sus triunfos y obeliscos'*.

Seguira esta logica biblica'®® en la interpretacion de eventos politicos y
militares contemporaneos, volcandola en sus pasquines:

La otra galanteria con que nos quiere el Cardenal hacer trampantojos, es el
naufragio de algunas galeras del Rey de Espafia, de la armada del Marqués de

133 Suspiros de Francia, p. 26.

134 Corona Gética, p. 783.

135 Corona Gética, p. 841.

136 “Muri6 de enfermedad Fredegunda, después de haber turbado la Francia por muchos afios. Mas
violenta y ejemplar muerte parece que se debia a su vida y delitos; pero son ocultos a la prudencia
humana los eternos decretos de la divina Providencia”. Corona Gética, p. 851.

137 Segunda carta a S.M. del 4 de abril de 1644 [en Obras completas, op. cit.], p. 1370.

138 Corona Gética, p. 839.

139 Suspiros de Francia, p. 26.

Corona Gética (Continuacion), p. 1086; repetida en Corona Gética, p. 868.
4 Corona Gética, pp. 883-884.

142 Corona Gética, p. 1062.

Dt 8, 5; Sal 94, 12; Prov 3, 11-12; Job 5, 17; Heb 12, 5-7.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 35-56. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 hitps://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.160.02

140



La relacion entre el rey y Dios en Diego Saavedra Fajardo. 53
Un modelo alterndtivo al derecho divino de los reyes

Santacruz, que ¢l dice haber sido castigo de Dios, como si la santidad deste
venerable prelado fuera capaz a obligar al cielo a pelear por nuestros intereses.
Los espafioles dicen que sus pérdidas en el principio de la guerra son sefiales
ciertas y manifiestas de que Dios les quiere dar grandes victorias, queriendo por
este medio enseflarlos que la verdadera fuerza depende dél. Y por esta razén
dicen algunos que los hebreos no tenian caballeria en sus ejércitos, mostrando
que esperaban todas sus victorias de la mano de Dios'*.

Por ultimo, la prueba concluyente de que no todo mal es castigo, o todo
bien premio, la podemos extraer de como presenta Saavedra los cruentos
finales de los “azotes” de Dios: “Estilo suele ser de la divina justicia castigar
a sus enemigos con sus enemigos, y después a los mismos que eligido por
executores”. Son indistintamente objeto de sanguinarios desenlaces, pues
“echa Dios en el fuego al azote de que se vale”'*: Atila, instrumento de la ira
divina!*, acaba “deshecho su exército con la hambre y la peste”!*’. A Alarico,
castigo a la corrupta Roma, “cortd un subitdneo accidente los estambres de su
vida, con que su soberbia y ambicion tejia tantas telas de dominar. Asi trata
Dios a los que elige por executores de sus iras, acabandose a un mismo tiempo
la venganza y el azote”*s. Incluso la traidora Francia parece intuir este final
propio del instrumento divino, al decir que su “concurso a su disposicion no le
ha sido agradable [...] nos castiga con el mismo ejercicio de su justicia”'®. Son
paradigmas de esto los protagonistas de la caida de Espafia ante los musulmanes,
don Julian y los hijos de Witiza. De ellos se dira que “No perdona la divina
justicia a los que elige para executores de ella”’*’, y en la primera pagina de
la recopilacion de Nufiez de Castro se relatara con largueza su cruento final's'.

Ahora bien, el hecho de que la respuesta divina no sea automatica no
implica que sea inexistente. De la anterior reflexion sobre el error de relacionar
necesariamente acontecimientos beneficiosos con protagonistas bondadosos,
no podemos deducir taxativamente la irrelevancia de nuestras acciones para
Dios'%. Por el contrario, afirma Saavedra que Dios premia y castiga, si bien
no sera de forma mecanica e inmediata: “No reconoce de Dios la corona y su
conservacion, ni cree que premia y castiga, el que fia mas de tales artes que
de su divina Providencia”'®3.

144 Respuesta al Manifiesto de Francia, p. 242.

145 Corona Gética (Continuacién), p. 1069.

146 “azote e ira de Dios, cuya divina providencia ha unido debajo de este baston las naciones mas
valerosas del mundo, para castigo de las tiranias del Imperio romano y de la soberbia de los godos”.
Corona Gotica, p. 764.

7 Corona Gética, p. 775.

148 Corona Gética, p. 723.

149 Suspiros de Francia, p. 26.

150 Corona Gética, pp. 1058-1059.

151 Corona Gética (Continuacién), p. 1069.

132 Francisco Murillo Ferrol, op. cit., p. 98.

155 Empresas, p. 251.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 35-56. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 hitps:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.02



54 Ramon de Meer Canon

4. Conclusion

Emergen tres conclusiones de los escritos de nuestro diplomatico. En
primer lugar, que su idea de la relacion entre Dios y los reyes es una herencia,
ligeramente renovada, de la tradicion hispanica precedente: el poder del
rey tiene un origen divino, providencialmente inserto en la historia; pero su
detentador esta sometido a su oficio, y no deriva de tal origen una supremacia
personal, siendo su doctrina contraria a los presupuestos explicados del derecho
divino de los reyes.

Segundo, la Providencia es protagonista en el devenir de los imperios,
y especialmente en el actuar regio. Tercero, sus intervenciones no estan
sometidas a los hombres, y por eso de los hechos beneficiosos o tortuosos no
puede deducirse una correlacion automatica con la bondad o maldad del sujeto
afectado. La accion premiadora o castigadora de Dios no es una respuesta
automatica a los actos humanos naturales, pues no conllevan necesariamente
una respuesta sobrenatural intrinseca.

Que Dios nos castigue o premie no implica que nuestras acciones le
obliguen, revela inicamente su participacion activa y directa en la historia: “La
Divina Providencia da los Imperios, o los permite; cuando los da, es en premio
de la virtud y para felicidad de los pueblos; y al contrario, cuando los permite,
es para castigo de la ambicion y de los subditos, abreviando o alargando los
Imperios seglin conviene a la divina justicia™'**,

154 Corona Gética (Continuacion), p. 1086.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 35-56. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 hitps://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.160.02



La relacion entre el rey y Dios en Diego Saavedra Fajardo. 55
Un modelo alterndtivo al derecho divino de los reyes

Bibliografia

Ballester Rodriguez, Mateo, “Monarquia Catdlica o Monarquia de Espaiia: la
nacion en la vision politica de Saavedra Fajardo”, en Empresas Politicas,
14/15 (1°/2° semestre, 2010).

Boadas Cabarrocas, Sonia, “Un manuscrito inédito de Suspiros de Francia de
Saavedra Fajardo”, en Murgetana, 122 (2010).

Carvajal Aravena, Patricio H., “La doctrina catolico-espanola del siglo XVII
sobre el Estado. Monarquia, Estado e Imperio”, en Revista de Estudios
Historico-Juridicos, XXXI (2009).

Figgis, John N., The theory of the Divine Right of Kings, Cambridge, Cambridge
University Press, 1896.

Garcia Marin, José Maria, “En torno a la naturaleza del poder real en la
Monarquia de los Austrias”, en Historia. Instituciones. Documentos, 11
(1984).

Ibanez Garcia, José Maria, Saavedra Fajardo: estudio sobre su vida y sus
obras, Murcia, Tip. de El Noticiero, 1884.

Maravall Casesnoves, José Antonio, Teoria del Estado en Espariia en el siglo
XVII, Madrid, CEC, 1997.

Mariana, Juan de, Historia General de Espaiia [en Biblioteca de Autores
Espaiioles. Obras del Padre Juan de Mariana, tomo 1, Madrid, M.
Rivadeneyra, 1854].

Monostori, Tibor, Saavedra Fajardo y el mito de la diplomacia ingeniosa,
Madrid, Guillermo Escolar Editor, 2021].

Murillo Ferrol, Francisco, Saavedra Fajardo y la politica del Barroco, Madrid,
CEC, 1989.

Prieto Lopez, Leopoldo, “Hechos e ideas en la condena del Parlamento
de Paris de la Defensio fidei de Suarez. Poder indirecto del Papa in
temporalibus, derecho de resistencia y tiranicidio”, en Relectiones: Revista
interdisciplinar de filosofia y humanidades, 7 (2020).

Quevedo, Francisco de, Politica de Dios y Gobierno de Cristo [en Obras
completas, tomo I, Aguilar, Madrid, 1961].

Rodriguez-Aguilera de Prat, Cesareo, “La Teoria del Estado en la Espafia de
los Austrias”, en Revista de Estudios Politicos (Nueva Epoca), 36 (1983)

Rosa de Gea, Belén, “Derecho Divino de los Reyes”, http://saavedrafajardo.
um.es/WEB/archivos/equipofilosofia/documento7.pdf

“Imperio y apocatastasis”, en Res publica, 21 (2009).

Res publica y poder: Saavedra Fajardo y los dilemas del mundo hispanico,
Madrid, Biblioteca Nueva, 2010.

Saavedra Fajardo, Diego, Obras completas, ed. de Angel Gonzalez Palencia,
Madrid, M. Aguilar, 1946.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 35-56. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 hitps:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.02



56 Ramon de Meer Canon

Sanchez Agesta, Luis, “Los origenes de la teoria del Estado en el pensamiento
espafol del siglo XVI7”, en Revista de estudios politicos, 98 (1958).

Villacanas Berlanga, José Luis, coord.: Rariora et minora, Murcia, Tres
Fronteras, 2008.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 35-56. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 hitps://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.160.02



