Pasiones, reconocimiento y género en
Descartes. En torno a la admiracion y sus
excesos'

Passions, recognition and gender in
Descartes. About admiration and its excesses

Elena N3jera”
Universidad de Alicante (Espaia)
ORCID: https://orcid.org/0000-0001-8521-4160

Recibido: 10/09/2024
Aceptado: 28/11/2024

Resumen

El presente trabajo explora el nuevo enfoque de género que se abre en Les
passions de [’dme al compas de la discusion epistolar sobre la vida afectiva que su
autor mantiene previamente con Isabel de con Isabel de Bohemia. Se comenzara
sefialando la ruptura con el binarismo de los modelos humoralistas tradicionales
para valorar seguidamente, a partir de la consideracion de la admiracion y de su
articulacion con la generosidad, el marco intersubjetivo mas inclusivo e igualitario
que el planteamiento cartesiano facilita. El analisis encontrara su puesta en escena
en el elogioso —e hiperbolico— retrato que Descartes hace de su interlocutora y la
disonante mirada que ella le devuelve problematizando la condicion situada de la
subjetividad y las circunstancias que median el reconocimiento en el caso de las
mujeres.

Palabras-clave: Descartes, Isabel de Bohemia, pasiones, género,
admiracion, generosidad.

! Este trabajo ha sido realizado en el marco del proyecto de investigacion Eticas y metafisica de los
afectos: las génesis modernas del presente (P1D2021-126133NB-100), financiado por el Ministerio
de Ciencia e Innovacion del Gobierno de Espafa y la Union Europea, y de los proyectos Ante el
espejo de la razon: reflejos del pensamiento feminista desde la modernidad hasta hoy (GRE22-09B),
financiado por la Universidad de Alicante, y Circuitos de afectividad y filosofia de autoria femenina
(CIGE/2023/94), financiado por la Generalitat Valenciana.

2 (elena.najera@ua.es). Profesora Titular de Filosofia de la Universidad de Alicante. Directora en
esta universidad del grupo de investigacion "Narrativas filosoficas: feminismos, estética y politica"
Informacion sobre otras publicaciones: https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=602467

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.160.01



12 Elena Ndjera

Abstract

This paper explores the new gender approach that emerges in Les passions
de l'ame in line with the previous epistolary discussion that the author has about
emotional life with Elisabeth of Bohemia. First of all, it will be highlighted the
break with the binarism of traditional humoralist models and then assessed,
through the consideration of admiration and and its articulation with generosity,
the more inclusive and egalitarian intersubjective frame facilitated by Descartes.
The analysis will be set against the backdrop of the laudatory —and hyperbolic—
portrait that Descartes makes of his interlocutor and the dissonant glance that
she gives him, as far as she problematizes the situated condition of subjectivity
and the circumstances that mediate the recognition in the case of women.

Keywords: Descartes, Elisabeth of Bohemia, passions, gender, admiration,
generosity.

1. Introduccion. La subjetividad y los otros (y otras)

En el archivo filosofico occidental, el nombre de René Descartes sigue
enlazandose paradigmaticamente con un yo desvinculado —la mens abducta
o el esprit détaché surgido de las Meditaciones metafisicas (AT VII, 361;
Descartes 1999: 803)— que se constituye al margen del cuerpo, obviando
sus diferencias y fuera de los espacios comunes donde estas se ordenan
y adquieren determinado significado. Frente a dicha figura, de hecho, se ha
alineado buena parte del pensamiento contemporaneo, interesado en deshacer
esta operacion de abstraccion que vertebra la modernidad (re)materializando,
(re)contextualizando y (re)situando en diferentes direcciones los procesos de
subjetivacion. Tal gestion —constructiva y destructiva— del legado cartesiano
cuenta, por tanto, con una larga historia efectual y es, sin duda, legitima, a
pesar de que no deja de apoyarse en la —selectiva— lectura canodnica que se
cifie al guion dualista del Discours de la méthode y las Meditationes de prima
philosophia*.

Esta lectura no satura, sin embargo, las posibilidades hermenéuticas de un
corpus mucho mas ancho que responde a otros motivos reflexivos y encuentra,
ademas, desde el principio dificultades para compaginar la emergencia filosofica
del ego cogitans con la necesidad de salvar el sentido del mundo cotidiano

3 Las obras de Descartes (Descartes 1996) se citaran segun la edicion de Charles Adam & Paul
Tannery, Oeuvres complétes, 11 vols. (AT), indicandose volumen y pagina y a continuacion, si
procede, la referencia de la traduccion empleada.

4 Sobre la institucionalizacion de cierta interpretacion de Descartes y el caracter historico y
problematico de esta operacion, véase Antoine-Mahut 2021.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.01



Pasiones, reconocimiento y género en Descartes. 13
En torno a la admiracion y sus excesos

para el vrai homme, cuya condicion corporal —expresada en sus pasiones— no
puede cancelarse en ningan caso’. Y sobre este trasfondo tensionado, el propio
autor, mas alla de los textos epistemologicos construidos desde una rigurosa y
aséptica primera persona del singular, cultivo una escritura de factura dialdgica
y registro ético-politico atenta a las vivencias particulares. A través de ella,
es posible pensar, repensar, el dominio de la subjetividad y también el de la
intersubjetividad, pudiéndose asimismo seguir el hilo de una cierta politica de
género.

De acuerdo con este ultimo interés, las siguientes paginas van a explorar
una de las vias de reflexién apuntadas en la Gltima obra de Descartes, Les
passions de [’ame (1649), cuyo ineludible contexto de elaboracion y de
interpretacion es, no obstante, la correspondencia mantenida en los afios
previos —desde 1643— con Isabel de Bohemia (1618-1680). La conversacion
entre ambos muestra una mayor amplitud discursiva que el tratado y, sobre
todo, a cuenta de las intervenciones de la princesa, mantiene un clima critico
que permite confrontar sus posiciones. Porque el autor asume ciertamente
que, a pesar de poder concebirse cada uno como “una persona separada de las
demas” y con afanes distintos de los del resto del mundo, pertenecemos a un
conjunto familiar, social y politico cuyo aprecio nos debe inclinar a hacer el
bien a todo el mundo (15 de septiembre de 1645, AT 1V, 293; Descartes 2020:
162-163). Preocupada al respecto, Isabel de Bohemia le insta a dilucidar tanto
el orden moral de la vida privada —/a vie particuliéere— como el de la publica —/a
vie civile—, en la que, a su entender, sin embargo, la impresion que se impone es
la de depender de individuos poco razonables (25 de abril de 1646, AT 1V, 406;
Descartes 2020: 198). Y es justamente esta problematizacion de la existencia
compartida y de su incidencia en la propia biografia la que va a marcar el tono
antagonista de sus observaciones.

Cabe senalar por ello que, frente a la voluntad de sistema y objetividad que
organiza Les passions de [’dme, la atencion de la princesa se desplaza al terreno
contingente e inestable de la propia experiencia, hacia el que empuja asimismo
a su interlocutor. Y aqui aparece la conciencia de la “maldicion” de su sexo
(22 de junio de 1645, AT 1V, 234; Descartes 2020: 134): de los limites con los
que las mujeres se encuentran en la apropiacion de si mismas y del mundo.
Asi pues, teniendo en cuenta el doble plano que se cruza entre el tratado y la
correspondencia, el trabajo va a abordar el enfoque de género que abre la teoria
cartesiana de las pasiones a partir de la consideracion de la primera de ellas, la

5 Descartes afirma la necesidad de contar con la perspectiva del vrai homme desde el Discours de
la méthode (AT V1, 59) y las Méditations métaphysiques, en cuya sexta jornada se establece que el
alma del ser humano, a pesar de ser realmente distinta del cuerpo, esta unida a ¢l conformando una
sola cosa, AT IX, 64. En carta a Isabel de Bohemia concedera, no obstante, que en su obra publicada ha
descuidado este segundo punto, en torno al que arranca precisamente la correspondencia entre ambos
(21 de mayo de 1643) (AT 111, 664-665). Véase Najera 2003.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.160.01



14 Elena Ndjera

admiracion, y de su relacion con la que se presenta como la clave de todas: la
generosidad. Ambas operan como dispositivos politicos implicitos en la medida
en que articulan el marco normativo en el que se produce el reconocimiento
entre sujetos. Para medir su productividad, y como ilustrativa puesta en escena
—como espacio de aplicacion—, se va a recuperar tanto el hiperbolico retrato que
Descartes hace de su interlocutora a modo de ejemplo admirable del nuevo tipo
de espiritu que requiere su proyecto como la disonante mirada que ella, a la vez,
le devuelve. Y con la que introduce, a proposito del topico de la debilidad, la
variable del sexo en la economia de la generosidad.

Se trata, en cualquier caso, de una variable presente tacitamente desde el
principio en la discusion sobre las pasiones. Porque el planteamiento cartesiano
se desmarcaba de otros vigentes en la época —como el de Cureau de la Chambre—
que sancionaban un binarismo afectivo solidario con el sabitus discriminatorio
patriarcal. Se comenzara precisamente por aqui, estableciendo los términos de
la ruptura con los modelos humoralistas tradicionales y sefialando la nueva
politica de género que esto facilita. El movimiento debia resultarle, sin duda,
interesante a [sabel de Bohemia, quien mantendra, no obstante, ciertas reservas
sobre su alcance para hacerse cargo de la condicion situada de la subjetividad y
de las circunstancias que median el reconocimiento de las mujeres.

2. La politica de género de las pasiones

En el primer articulo de Les passions de [’ame Descartes declara su
intencion de alejarse de los moralistas antiguos, “obligado” —sefala— a
escribir como si fuera un tema no investigado (§1, AT X1, 327-328; Descartes
2005: 83; Talon-Hugon 2002: 113 ss). Esta vision inédita quiere ser la del
fisidlogo que conoce y practica la nueva ciencia manejando, por ende, una
comprension del cuerpo humano compatible con las leyes fisicas que rigen
la naturaleza, tal y como ¢l mismo desarrolla detalladamente en las paginas
de L’Homme 'y La description du corps humain: dos textos previos, escritos
en 1632 y 1647, respectivamente, que no se atrevid a publicar®. Sus lineas
basicas se asumen y reflejan, no obstante, en su tratado sobre las pasiones, que
el autor dice querer explicar, en efecto, exclusivamente “en Physicien” (AT
XI, 326). Adscripcion esta que gana su verdadera dimension sobre la imagen
que se ofrece en la carta prefacio que incorpora la version francesa de Les
Principes de la philosophie (1647) del arbol de la filosofia, de cuyo tronco
comun, constituido por la fisica, brotan de manera coherente, también entre
si, las tres ramas practicas: la medicina, la mecanica y la moral (47 IXB, 14-
15). Por ello, en Descartes, al perfil de fisico se le superpone inmediatamente

¢ Los textos se publicaran poéstumamente en 1664. Véase Bitbol-Hesperies 2020.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.01



Pasiones, reconocimiento y género en Descartes. 15
En torno a la admiracion y sus excesos

también el del nuevo filésofo moral, como su aguda corresponsal advierte al
conceder —tras la lectura de una primera version del texto— que la parte moral
“sobrepasa todo lo que nunca se ha dicho sobre este asunto” (25 de abril de
1646, AT IV, 404; Descartes 2020: 196).

Y para Isabel de Bohemia los problemas de lectura se situaran, de hecho,
como luego se subrayara, en esta ultima parte. Insiste, sin embargo, en que
para los “ignorantes” en ciencia, la dificultad aparecera antes: en la explicacion
corporal mecanicista que el tratado presupone (AT IV, 404; Descartes
2020: 197)". Pero es justamente esta clave heuristica la que va a permitir la
emergencia de una nueva politica de género a proposito de las pasiones que
cancela la conceptualizacion esencialista de lo femenino presente en las teorias
escolasticas, deudoras del humoralismo hipocratico-galénico®. Este modelo
afianzaba la diferencia sexual al juzgar que por naturaleza el régimen de los
cuatro humores —sangre, flema, bilis negra, bilis amarilla— que determinaban el
temperamento o caracter, y con ello el curso de los afectos, no podia equipararse
en hombres y mujeres.

Para marcar el contraste, resulta muy ilustrativo observar como esta
fisiologia diferencialista operaba plenamente también en ese momento en la
obra, por ejemplo, de Marin Cureau de la Chambre (1594-1669), influyente
médico de la corte y reconocido miembro de la Académie frangaise y la Académie
des sciences, ademas de asiduo participante de los salones’. A pesar de sus
novedosos desarrollos de fisiognomia centrados en la expresion psicofisica de
las pasiones, los cinco volimenes de Les Caracteres des passions (1640-1662),
junto con L’art de connaitre les hommes (1669) que completa su antropologia,
prolongan la conceptualizacion premoderna aristotélico-escolastica.

Brevemente, cabe apuntar que en el planteamiento de este autor la belleza
de los sexos funciona como como un parametro estructural segin el cual cada
uno de ellos exhibe una perfeccion especifica acorde a la finalidad esencial
de la naturaleza, que no es otra que la perpetuacion de la especie (Cureau de
la Chambre 1662: 93ss). A esto se ajusta la pasion que Cureau de la Chambre
considera fundamental en tanto que es la matriz de las demas y ofrece, en
consecuencia, la clave de las virtudes y del orden social: el amor entendido
como un movimiento del apetito concupiscible por el que el alma sensitiva se

7 En su respuesta de mayo de 1646, Descartes reconoce que, si bien los da por verdaderos, por
motivos de espacio y dificultad no ha expuesto en su tratado todos los principios de la fisica de los que
se ha servido para explicar los movimientos de la sangre (AT 1V, 407).

8 Descartes conocia bien el marco escolastico a partir de, entre otras referencias, la sintesis de
Eustaquio de San Pablo (1573-1640), cuya Philosophie califica en una carta a Mersenne del 11 de
noviembre de 1640 como el mejor libro sobre la filosofia de la Escuela (AT III, 232). Véase: Agostini
2020; Andrault et alt. 2014.

> Sobre Cureau de la Chambre, véase: Pellegrin 2020: parte II; Sanchez 2017; Darmon 1985;
Dumora 2009.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.160.01



16 Elena Ndjera

une a lo que le parece bueno o bello a través de la imaginacion'®. Esta facultad,
que es la que respondiendo a una suerte de instinto controla las inclinaciones
de los seres humanos, queda configurada de manera binaria de acuerdo con los
dos regimenes humorales que determinan respectivamente el caracter femenino
(frio y humedo) y el masculino (calido y seco) en torno a los que se organizan
sendos conjuntos de habitos afectivos. Una division que Cureau, ademas,
desplegando una detallada analogia, justifica sobre su categorizacion de las
especies animales en dominantes —fuertes y valientes— y dominadas —débiles
y timidas— (Pellegrin 2022: 107-124; Pellegrin 2020: II, cap. 3). Al respecto
concluye que:

No puede ser que la mujer tenga el mismo temperamento que el hombre; y, en
consecuencia, las mismas inclinaciones, y que sea audaz, magnanima, liberal,
etc. [...] Lo que es una perfeccion en un sujeto, puede ser un defecto en otro: al
igual que la audacia es una virtud para el leén y un vicio para la liebre, lo que
es una perfeccion en el hombre es un defecto y una imperfeccion en la mujer
porque la aleja de la perfeccion natural de su sexo (Cureau 1669: 47)!1,

Se concreta asi una oposicion fisiolégica en términos de debilidad-
pasividad frente a fortaleza-actividad que se presta a una inmediata traduccion
moral y construye el destino, privado y publico, de las mujeres. Se trata, por
otra parte, de un capitulo mas de la antropologia normativa misdgina que
recorre la filosofia occidental y que tiene su punto de anclaje —y su argumento
de autoridad— en la propia concepcion del alma fijada por Aristoteles. En su
Politica la pone en juego como un dispositivo de clasificacion y dominacion
en la medida en que permite introducir diferencia y jerarquia entre los distintos
sujetos que integran la polis: “en todos ellos existen las partes del alma;
pero existen de manera diferente”, concluye (Aristoteles 1994b: 64). En las
mujeres, la facultad deliberativa que constituye la parte racional se muestra
aminorada de acuerdo con la funcion subordinada que conviene al fin comun,
siendo, por tanto, especifico tanto su orden afectivo como su participacion en
la virtud: “a proposito del hombre y la mujer” —ejemplifica— “distinta es la
moderacion y el valor (pues pareceria cobarde un hombre, si tan valiente fuera
como una mujer valiente) (1994b: 115)”2. Y en esta linea, para Cureau, la vida
emocional, en resumidas cuentas, solo resulta inteligible en tanto que se revela

10 Cureau fusiona la concepcion platonico-agustiniana del amor con la tomista, cuya clasificacién
hacia de este la primera pasion concupiscible del alma (Perler 2020). Y mantiene la division tripartida
del alma (vegetativa, sensitiva —que contiene los apetitos concupiscible e irascible—, racional) de
raigambre aristotélica.

" Traduccién propia.

12 Puede leerse asimismo en la Politica que “el macho es por naturaleza mas apto para la direccion
que la hembra, siempre que no se establezca una situacion antinatural”, p. 63. Véase Vegetti 1981:
159 ss.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.01



Pasiones, reconocimiento y género en Descartes. 17
En torno a la admiracion y sus excesos

sexuada, generizada —podria decirse en un lenguaje contemporaneo— conforme
a la organizacion patriarcal de la sociedad que excluye como patologico
cualquier desequilibrio del temperamento —reprobado como afeminacién o
masculinizacion— desviado del telos de la procreacion.

El primer volumen de Les Caracteres des passions llegd a manos de
Descartes, quien en una carta a Mersenne afirma haber desistido de completar
su lectura tachandolo de mera palabreria (28 de enero de 1641, Descartes 1999:
315). No resulta posible concretar los términos de este rechazo mas alla de la
clara incompatibilidad del paradigma humoralista con el mecanicista. Pero la
cuestion es que la propuesta cartesiana —sin necesidad de presuponer en ella
la voluntad de revisar la correlacion entre las pasiones y el sexo— si permitia
eludir el recalcitrante sesgo de género que arrastraba la tradicion aristotélico-
escolastica que versiona Cureau de la Chambre. Fuera del hilemorfismo, su
nuevo terreno se reubica en la union psicosomatica que define al vrai homme y
que Descartes quiere hacer comprensible desde la nueva fisiologia que pone en
juego en Physicien (Descartes 2005: §§27-30). Aplicandola, el cuerpo humano
se objetiva y desanima, interpretandose la analogia con el animal segin el
modelo comun de la maquina que elimina la organizacion de las pasiones en
torno a los apetitos del alma sensitiva, cancelando con ello cualquier finalismo
biolégico o politico.

A su entender, tal y como puede contrastarse experimentalmente, el
funcionamiento somatico responde a un unico sistema de flujo sanguineo —de
acuerdo con el principio de la circulacion descubierto por William Harvey
en 1628— para el que no es relevante la diferencia sexual'®. En los margenes
de este modelo, se conservan viejos expedientes como el de los espiritus
animales —cuyos movimientos son los que afectan al alma en el curso
afectivo—, pero reformulados dentro una descripcion estrictamente material a
la que se ajusta igualmente la de la glandula pineal, que es la parte del cerebro
a través de la que el alma ejerce sus funciones (§§31-32). El vocabulario
hipocratico de los humores tampoco desaparece, pero si queda reducido a
la explicacion mecanicista (Pellegrin 2020: I, cap. 1)'%, perdiendo cualquier
otra eficacia reguladora o heuristica y también cualquier marca femenina o
masculina —aunque luego habra que hacer alguna puntualizacion a propdsito
de la debilidad y el temperamento. Se desactiva asi en principio en el cuerpo
una narrativa de género diferencialista que encuentra su revulsivo definitivo
en la afirmacion cartesiana de que el alma, por entero, es racional’®. Y esta
adopta —como explotara posteriormente el cartesiano Frangois Poulain de la
Barre en De [’égalité des deux sexes (1673) con el lema [’esprit n’a pas de

13 Véase la descripcion del cuerpo humano de los articulos 6-10 de Les Passions.

4 En Primae cogitationes circa generationem animalium Descartes equipara la sangre con el
humor vital (AT XI, 506).

15 Descartes consigna su critica a la concepcion tripartita del alma en Les passions, §§47 y 68.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.160.01



18 Elena Ndjera

sexe— un perfil universal y asexuado. Esta neutralidad es la que Descartes
traslada a las almas virtuosas, las almas fuertes, que son las mas capaces
de dominar las pasiones y educar la voluntad contra sus excesos (Passions,
§§48-50; carta de Isabel del 18 de mayo de 1645, AT IV, 202). Y, como ya se
ha adelantado, el mejor ejemplo lo ofrece precisamente Isabel de Bohemia:
un caso del todo admirable.

Por ello, para poder valorar adecuadamente la capacidad de la politica
de género que se inscribe en la teoria cartesiana de las pasiones, conviene a
continuacion reparar en la primera de ellas: la admiracion (§53). Esta abre
un espacio de reconocimiento de los otros y otras que, una vez ajustado a la
exigencia normativa de la generosidad, establece una pauta intersubjetiva que
aspira a tener un efecto igualitario. La posicion de Isabel de Bohemia, anclada
en la propia experiencia, como se indicaba, va a exigir revisar, no obstante, el
alcance de esta dinamica afectiva generando una disonancia en el didlogo que
sirve para medir la distancia entre ambos corresponsales.

3. La admiracion y el caso de Isabel de Bohemia

Las pasiones, aunque se deben causalmente a una disposicion particular y
puntual del cuerpo al que esta unida, pertenecen solo al alma'¢. Son, de hecho,
en tanto que “percepciones o sentimientos o emociones” suyas, contenidos
de conciencia y su clasificacion debe responder consecuentemente a lo que
representan para el yo (§§25-29). La admiracion abre entonces el orden
afectivo porque constituye la reaccion epistémica inmediata ante las cosas
que nos interpelan. Ciertamente, en su Metafisica Aristoteles habia hecho del
maravillarse el motivo de la filosofia, pero se trataba de la contemplacion,
ociosa, del telos de la realidad (Aristoteles 1994a: 982b, 76-77). Y la escolastica
habia ocupado este punto de partida con una primera pasion, el amor, que debia
plegarse y conformarse al orden, ahora, de la creacion. Pero Descartes, al darle
la prioridad a la admiracion, resignifica su dimension cognitiva practicando
un giro de acuerdo con el que lo normativo ya no reside en las cosas, sino en
su relevancia para el sujeto (Perler 2020). Y, por ello, esta presente en mayor
o menor grado en el resto de emociones, que, en definitiva, son respuestas a
los efectos —dafio o provecho— que pueda tener el mundo sobre el individuo
(§§51-52)"7.

1o Por ello advierte el §2 que “para conocer las pasiones del alma debemos distinguir sus funciones
de las del cuerpo”, pues “no hay un sujeto que actiie mas inmediatamente sobre nuestra alma que el
cuerpo al que esta se halla unida y que, por consiguiente, debemos pensar que lo que en ella es una
pasion en €l resulta ser cominmente una accion”, AT XI, 328, Descartes 2005: 84. Véase también la
carta a Isabel de Bohemia del 6 de octubre de 1645, AT IV, 310-311.

7Y este es justamente el criterio para la enumeracion de las otras cinco pasiones simples y
primarias a partir de las que se componen las demas: amor, odio, deseo, alegria y tristeza (§69).

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.01



Pasiones, reconocimiento y género en Descartes. 19
En torno a la admiracion y sus excesos

En este marco, que subraya la utilidad de las pasiones, la admiracion queda
definida como “una sorpresa stbita (subite surprise)” que hace que el alma
se aplique a considerar “los objetos que le parecen raros o extraordinarios”
(§70, AT XI, 380; Descartes 2005: 120). Es, por tanto, decisiva de cara a la
conservacion de la vida, pues dirige selectivamente nuestra atencion, y permite
asimismo progresar cientificamente (§§75-76). Quienes no estan naturalmente
inclinados a ella quedan abocados a la ignorancia y el embrutecimiento. Y
precisamente por ello, contra estas patologias epistémicas que cursan también
a nivel social, cabe destacar, ademas, su decisivo rendimiento ético. La
admiracion, puesto que se despierta en principio antes de cualquier juicio —
antes incluso, dice Descartes, de saber si algo nos es conveniente o no (§53)—
ofrece la oportunidad de descubrir a un individuo en su inesperada o impensada
particularidad.

Se trata esta de una via explorada por autores contemporaneos como
Jacques Derrida, quien se apropia de esta primera pasion cartesiana
incidiendo en que “da a conocer” (Derrida 1987: 454). En su particular
lectura, Luce Irigaray la aprecia también como un “lugar de libertad entre
sujeto y mundo”, una suerte de espacio antepredicativo que tiende un puente
hacia el valor de los demas sin someterlos a una asimilacion reductiva:
permite —sefiala— el “advenimiento o el acontecimiento del otro” (Irigaray
2010: 105 ss). Para esta autora, la admiracion es el afecto de la diferencia
y opera mas concretamente como un parametro indispensable para el libre
juego de los géneros y la creacidon de una ética de la diferencia sexual. Se
ha de observar que el gesto original cartesiano se fuerza aqui para imaginar
un encuentro con lo femenino generador de una perspectiva normativa
privilegiada que pretende poner fin a la tradicion de subordinacion de las
mujeres (Malabou 2009: 284 ss). Pero, mas alla de la propuesta de Irigaray,
esta pasion ofrece ciertamente un hilo para seguir avanzando en el trazado
de una cierta politica de género.

La cuestion es que la admiracion puede funcionar, de hecho, como un
dispositivo eficaz contra los prejuicios. Y en este sentido cabria reconsiderar
la caracterizacion que hace Descartes de Isabel de Bohemia y que se despliega
a lo largo de toda la correspondencia. En sus lineas, la discusion filosofica,
que se entrelaza con resefias personales y una continua solicitud reciproca,
deja sobre todo constancia de un inequivoco reconocimiento intelectual.
Pero el retrato llega a su punto algido en la carta a la princesa que precede
la edicion de los Principia philosophiae (1644). Para situar este texto, cabe
advertir que, ademas de la intencion protocolaria como dedicatoria que debe
presuponérsele, su redaccion coincide con el tramo final de la polémica en la
Universidad de Utrecht (1642-1643) provocada por el autoinvestido discipulo
Regius, que insiste en sostener contra el criterio y las advertencias del maestro

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.160.01



20 Elena Ndjera

la accidentalidad de la union alma-cuerpo. Dicho asunto, que desemboca en
la condena teoldgica y académica de las propias obras de Descartes, agudiza
en este la preocupacion por definir los contornos de su pensamiento contra las
malas exégesis y también por perfilar con cuidado la figura del nuevo filosofo
(Antoine-Mahut 2021: 17 ss). En realidad, los Principia aspiran a ser una suerte
de sistematizacion escolar de su proyecto y la carta prefacio que afiade en la
edicion francesa tres afios después y que contiene el esquema del arbol de la
filosofia, un refuerzo aclaratorio'®.

En este contexto, Descartes elogia en Isabel de Bohemia unas “cualidades
tan dignas y tan poco comunes” que resulta “un servicio a la humanidad”
proponerlas como “ejemplo a la posteridad” (AT 1X-2, 21; Descartes 1995: 3).
Y afirma cumplir con esta tarea con el rigor del filosofo, es decir, no ofreciendo
mas que certezas alcanzadas por la experiencia y la razon. Ateniéndose a
ello, en la carta expone que su interlocutora posee en altisimo grado las dos
propiedades que requiere la sabiduria y que, en definitiva, como enseguida
se destacard, coinciden con los descriptores de la generosidad: “que el
entendimiento conozca todo lo que es bueno y que la voluntad siempre esté
dispuesta a perseguirlo” (AT IX-2, 22; Descartes 1995: 5). Encarna por ello
una excelencia que no es, sin embargo, accesible de manera universal, ya que,
si bien la fuerza de voluntad si puede ser poseida por igual por todos los seres
humanos y de ahi que se pueda progresar siempre —en cierta medida— en el
conocimiento, no es el caso del entendimiento.

Este se presenta como un don natural —el de algunos es mas valioso que
el de otros”, se precisa (AT 1X-2, 22; Descartes 1995: 5)— e introduce una
cierta jerarquia entre los espiritus. Pero para Descartes, Isabel de Bohemia por
su solvencia tanto en matematica como en metafisica exhibe una capacidad
intelectual absolutamente “incomparable”, como viene a probar por otra parte
su diligente y sobre todo rdpida formacion. En este punto, se ha de notar que
el autor valora como un gran mérito el que ella haya superado sus adversas
circunstancias personales, que tienen que ver, de hecho, con la maldicion de su
sexo: “las distracciones de la Corte”, pero sobre todo “la educacion que suele
ser dada a las princesas y que las aparta por completo del estudio” (AT 1X-2,
22; Descartes 1995: 5). Luego se estimara el peso de esta observacion, pero la
conclusion que cabe retener por el momento es que, segun el propio autor, solo
ella ha comprendido adecuadamente sus escritos.

Esta suerte de heroicidad epistémica le permite a Descartes subrayar
una diferencia intelectual que no parece relevante entre géneros, sino entre
individuos®. Pero con ello, ante todo, consigue presentar a su corresponsal

'8 Al que habria que afiadir la Lettre apologétique aux Magistrats d Utrecht publicada por Descartes
en 1648 también en latin y neerlandés.

19 Sobre el concepto de heroicidad epistémica y su juego en el desarrollo de la conciencia feminista,
véase Najera 2023.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.01



Pasiones, reconocimiento y género en Descartes. 21
En torno a la admiracion y sus excesos

como la antagonista por antonomasia del erudito escolastico, que es la figura
cientifica que quiere desacreditar. Su proyecto pasa, de hecho, por habilitar
un nuevo tipo de pensador, de sujeto de conocimiento, que declina con el
ejemplo de Isabel de Bohemia explicitamente en femenino, resaltando, ademas,
otras cualidades como belleza y juventud para extremar el contraste a todos
los niveles, también en el mundano, con el modelo tradicional de sabio: “un
anciano doctor” que ha empleado muchos afios en su instruccion (AT IX-2,
23; Descartes 1995: 6). Esta legitimacion de su interlocutora concuerda por
otra parte con el deseo que él mismo habia declarado de llegar con sus obras al
publico de las mujeres, que consideraba menos sometido a la regla académica
y a los vicios especulativos de la Escuela y mejor dispuesto, en consecuencia, a
recibir una filosofia que aspiraba a ser no solo inaugural, sino accesible y util al
conjunto social (Carta a Vatier del 22 de febrero de 1638, AT I, 560).

De todas formas, la admiracion piblica y también privada que Descartes
expresa por Isabel de Bohemia tiene, de acuerdo con el analisis realizado, un
alcance critico en tanto que permite hacer inteligible en el caso de una mujer
un proceso alternativo de subjetivacion en el que, contra el habitus patriarcal
de la época, se le concede autoridad epistémica, una autoridad epistémica,
ademas, absolutamente fuera de lo comun. Y en torno a este gesto transgresor
puede rastrearse, por cierto, la lectura que hacen de esta nueva filosofia una
serie de autoras conocidas ya en el siglo XVII como les Cartésiennes (Najera
2024). Y entre las que se cuenta, por supuesto, Isabel de Bohemia, que jugd
—dicho sea de paso— un papel decisivo en la difusion postuma del pensamiento
cartesiano. Junto con la comprension universal y no generizada de la razén,
estas intelectuales asumen como clave ética irrenunciable proporcionada por
el Discurso del método un individualismo metodolégico que minimiza el
papel en la produccion de conocimiento de la tradicion y de sus instituciones
—que son las que habian excluido a las mujeres— y da sentido a la intervencion
excepcional de la princesa, que es tan digna de admiracion.

Como ya se ha indicado a propdsito del texto de la dedicatoria, la
capacidad de reconocimiento del valor extraordinario e impensado de otro
sujeto que ofrece esta primera pasion debe enlazarse con la generosidad, que es
para Descartes la emocion que regula la vida virtuosa. Esta articulacion deberia
contribuir a afianzar un registro ético igualitario, pero esto va a ponerse en
cuestion a proposito de un viejo topico, el de la debilidad femenina, que la
misma Isabel de Bohemia introduce en la conversacion. El tema va a permitir
explorar esa suerte de conciencia de género a la que el propio filésofo se habia
aproximado al aludir a los obstaculos con los que su corresponsal se habia
encontrado en su educacion.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.160.01



22 Elena Ndjera

4. La generosidad y la debilidad femenina

Para Descartes, la generosidad implica asumir que lo Unico que le
pertenece propiamente a un individuo es la libre disposicion de sus voliciones y
que, en consecuencia, debe adoptar la resolucion firme y constante de aplicarla
bien, de acuerdo con el conocimiento de la verdad (Passions, §§48, 153). Esta
pasion particular, que aparece al final de la enumeracion ofrecida en el tratado,
promete ante todo hacernos duerios de nosotros mismos presentando ademas
una dimension normativa explicita en tanto que clave de la virtud y remedio
contra los posibles desordenes afectivos (§§152, 156, 161, 211). Y precisamente
por ello, en primera instancia, produce una maxima y legitima estima de si,
operando como una especie de admiracion de uno mismo, del propio mérito
moral, que no se confunde en ningin caso con el orgullo injustificado propio
de los ignorantes y estupidos que tienen buena opinion de si mismos por otros
motivos (§§149-153, 157)%. Pero, en segunda instancia, la generosidad proyecta
esta estima también en los demas, ya que presupone que cualquier persona
puede igualmente hacer un buen uso de su libre arbitrio (§§155-157). Como
resultado, esta clase de humildad virtuosa, como se define asimismo en Les
passions, suprimiria las reacciones despectivas o humillantes reproduciendo a
nivel intersubjetivo una suerte de admiracion inclusiva —podria denominarse—
incompatible, por ejemplo, con el odio, la cdlera o la envidia (§§154-156)*'.

La generosidad impone asi la afirmacion de una simetria basica entre
individuos, vinculandose ademas con otras emociones de alcance ptblico como
la simpatia y el agradecimiento (§§192-193). En este sentido, puede decirse
que es la pasion que debe acabar de modular el proceso de reconocimiento
que pone en juego la admiracion sosteniendo y estabilizando su efecto contra
posibles representaciones excluyentes de la particularidad del otro (La Caze
2002). Deberia ser, entonces, también la clave de una vida en comun buena,
virtuosa. Sin embargo, en diferentes momentos de la correspondencia, ante
el tenaz escepticismo de su interlocutora al respecto, Descartes contempla
una condicion que ya no puede gestionarse en primera persona del singular:
seria necesario, dice, que la prudencia fuera “duefia de los acontecimientos”
y todos hicieran lo que saben que deben hacer (3 de noviembre de 1645 AT
1V, 334; Descartes 2020: 184) o, en otras palabras, que habitaramos un siglo
en el que “las costumbres no estuviesen corrompidas” (6 de octubre de 1645,
AT 1V, 317; Descartes 2020: 77).

20 En el §37 de la primera parte de Les Principes, Descartes ya habia establecido que la principal
perfeccion del ser humano es el libre albedrio y que, por tanto, es el buen uso de la voluntad lo que le
hace digno de alabanza, AT 1X-2, 40.

2l Quienes la cultivan “como consideran que lo mas importante es hacer el bien a los demas
hombres y despreciar su propio interés, son siempre perfectamente corteses, afables y serviciales con
el projimo” (§156, AT X1, 447-448. Descartes 2005: 162).

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.01



Pasiones, reconocimiento y género en Descartes. 23
En torno a la admiracion y sus excesos

Y el curso reflexivo de Isabel de Bohemia, reacio a confiar en cualquier
atisbo de intelectualismo moral, se detiene precisamente en esto Gltimo: en la
inherente opacidad de la existencia compartida. Porque ella misma—muy lejos,
por cierto, del retiro al que le apremia el fildsofo— se siente ineludiblemente
sujeta a fatales e imprevisibles circunstancias politicas, familiares y
personales que conciernen en gran medida a voluntades ajenas sobre las que
nada puede hacer el propio arbitrio®>. Como se advertia al principio, para ella
el proceso de subjetivacion no puede eludir una dependencia con respecto a
otros individuos “tan poco razonables” que siempre —prosigue— le ha parecido
mejor servirse de la experiencia que de la razon para conducirse (25 de abril
de 1646, AT 1V, 406; Descartes 2020: 198). Y su experiencia, cuya narracion
atraviesa las cartas, desmiente el ideal del dominio de si que prescribe la
generosidad y su promesa de una verdadera felicidad.

Por ello, su escritura genera una disonancia con respecto al categorico
panegirico de los Principia, que Descartes concluye ponderando un
“temperamento (tempérament) tal” que, “aunque la fortuna os someta a
continuas injurias y parezca haber realizado todos los esfuerzos posibles para
modificar vuestro humor no ha podido en momento alguno irritaros o abatiros”
(AT IX-2, 23; Descartes 1995: 6). La correspondencia entre ambos abre,
no obstante, un ambito discursivo mucho mas voluble y ambiguo en el que
irrumpe, como se adelantaba, el topico de la debilidad. Porque en diferentes
momentos la princesa se describe a contrario bajo este estado a propdsito, por
ejemplo, del impacto afectivo que la desgracia de un ser querido ha tenido
sobre la tranquilidad de su alma y la salud de su cuerpo:

Creia que una fuerte resolucion de no buscar la beatitud sino en las cosas que
dependen de mi voluntad me tornaria menos sensible a las que me sobrevienen
de otra parte, pero esto era antes de que la locura de uno de mis hermanos me
haya hecho conocer mi debilidad. Pues me ha trastornado la salud del cuerpo y
la tranquilidad del alma mas que todas las desdichas que me han sobrevenido
hasta ahora (30 de noviembre de 1645, AT 1V, 335; Descartes 2020: 186).

Antes de avanzar en la aclaracion de la posicion de Isabel de Bohemia,
conviene recordar que la debilidad funciona, reformulada, como un criterio
dentro de la nueva filosofia moral cartesiana. Ya en el Discours, se habia
concedido que entre las dos clases de espiritus de los que se compone
mayormente el mundo se encuentran, junto a quienes carecen de suficiente
entendimiento para distinguir lo verdadero de lo falso, quienes no pueden
contener la precipitacion de sus juicios (AT VI, 15-17). Este diagnoéstico, que
afecta al buen y firme uso de la voluntad, se mantiene en Les passions (§§48-

22 Véase sus cartas del 16 de agosto de 1645, AT 1V-269; 30 de noviembre de 1645, AT IV, 337; y
29 de noviembre de 1646, AT 1V, 578-579.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.160.01



24 Elena Ndjera

50), en cuyas paginas, al igual que en la correspondencia (18 de mayo y 3
de noviembre de 1645, AT 1V, 123-125 y 182-185), opera la distincion entre
estas almas débiles y las fuertes, que son las que, a cuenta de su dominio de
si, se dejan definir como generosas. En este punto, como ya se ha sefialado,
Descartes no contempla ninguna diferencia de género, cancelando asimismo
la hermenéutica sexista que tradicionalmente se habia aplicado a ciertos signos
exteriores de las pasiones.

Al llanto, por ejemplo, a su entender, solo son mas proclives los nifios (y
nifas) —sobre todo por tristeza— y los viejos (y viejas) —por afecto y alegria—
de acuerdo con una explicacion que tiene que ver con la alteracion y el
volumen del flujo sanguineo (Passions, §133; Tommasi 2020). En una carta
a Pollot declaraba no ser de los que piensan que las lagrimas son solo cosa
de mujeres y que para parecer valiente (homme de coeur) hay que mostrarse
siempre sereno (enero 1641, AT III, 278). Puede seguir advirtiéndose aqui
un claro contraste con Cureau de la Chambre, quien dentro de su binarismo
emocional consideraba dicha manifestacion como una expresion de debilidad
exclusivamente femenina, o afeminada, propia también de la poblacion
infantil, ademas de la pobre y enferma —de todas las personas, en definitiva,
dependientes desde el punto de vista social- (Cureau de la Chambre 1663:
28). Pero esta adscripcion a las mujeres de la propension al llanto se
reproduce asimismo en el texto de Regius De affectibus animi dissertatio
(1650), en el que las situa entre los nifios y los ancianos frente a los hombres
adultos (Verbeek 2020: 339). La obra sobre las pasiones del discipulo quiere
reproducir fielmente los resultados cartesianos, pero esta desviacion muestra
como la nueva fisiologia puede seguir alojando elementos de la antigua
narrativa misogina.

Podria aventurarse que a la depuracion de estos residuos en Les
passions de [’dme contribuyd Isabel de Bohemia —y otras cartesianas como
Cristina de Suecia— por cuanto la relacion intelectual con ellas fue capaz de
despertar y sostener la admiracion generosa que se ha referido mas arriba. Sin
embargo, la insistencia de la princesa en su propia debilidad exige repensar
esta autopercepcion mas alla de la neutralidad del planteamiento cartesiano.
Porque, en un momento dado, sin apartarse del relato autobiografico, advierte
expresamente a su corresponsal de peculiaridades afectivas ligadas a las
debilidades de su sexo:

sabed que tengo el cuerpo imbuido de una gran parte de las debilidades de
mi sexo (faiblesses de mon sexe), que se resiente muy facilmente de las
aflicciones del alma, y que no tiene la fuerza de recuperarse con ella, pues es
de un temperamento sometido a las obstrucciones y permanece en un clima que
contribuye mucho a ello. A las personas que no pueden hacer mucho ejercicio,
no les es precisa una larga opresion de corazon, por la tristeza, para que se les

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.01



Pasiones, reconocimiento y género en Descartes. 25
En torno a la admiracion y sus excesos

obstruya el bazo e infecte el resto del cuerpo con sus vapores... (24 mayo 1645,
AT IV 208; Descartes 2020: 127).

Alaluz de estas lineas, el cuerpo femenino se mostraria mas vulnerable a
los efectos de las pasiones, quedando mas expuesto en el combate emocional
a sus secuelas —como los vapores, que se asociaban a difusas dolencias
propias de las mujeres (Pellegrin 2021: 195 ss). Isabel de Bohemia moviliza
en cualquier caso el parametro de la diferencia sexual, poniendo a la vez
en juego piezas del vocabulario humoralista, como la del temperamento,
que Descartes por su parte también sigue utilizando, a pesar del ajuste
mecanicista ya comentado. Habida cuenta de ello, podria surgir la duda de si
en el autodiagnostico de la princesa se reproduce o renaturaliza una suerte de
binarismo afectivo.

Sin embargo, se ha de notar, para empezar, que en el didlogo entre ambos
la terminologia tradicional va a redimensionarse en un sentido individual a
partir de la observacion que ella misma hace de las distintas reacciones
somaticas que pueden constatarse en torno a una misma pasion (25 de abril
de 1646, AT 1V, 404-405). Una variacion que Descartes concede apelando a
su propia experiencia: “Creo —ejemplifica— que la tristeza quita el apetito a
muchos. Sin embargo, puesto que siempre he sentido que en mi lo aumenta,
me he atenido a esto” (mayo de 1646, AT IV 409; Descartes 2020: 201). El
punto decisivo que se ha de marcar aqui es que esta idiosincrasia se debe para
el autor a asociaciones y habitos psicosomaticos que se van forjando a lo largo
de la existencia. E1 mecanismo fisioldgico se encuentra asi comprometido con
la historia de cada persona en cuyo contorno abierto y plastico se forma, en
ultima instancia, el temperamento y sus inclinaciones (Meschini 2020: 101-
136). El articulo 136 de Les passions reseia en este sentido las aversiones
particulares, “extranas”, que les impiden a algunos individuos soportar el olor
de las rosas o la presencia de un gato y que no resultan sino de un aprendizaje
emocional temprano —incluso no consciente— que queda registrado en el
cerebro: provienen unicamente —puntualiza Descartes— de que al comienzo de
su vida se sintieron muy afectados por objetos semejantes, o bien de que han
compartido el sentimiento de su madre, que lo sufrié cuando estaba encinta”
(AT XI, 428-429; Descartes 2005: 148)%.

Asi pues, el devenir afectivo se descubre moldeado, condicionado, por
una contingencia biografica que siempre esta, no obstante, entrelazada —cabe
subrayar e insistir frente al fildsofo— con circunstancias que tienen que ver
con los demas. Sin entrar en los detalles del tratado cartesiano, en La politica

2 Concluye Descartes en este mismo articulo que “existe tal vinculacion entre nuestra alma y
nuestro cuerpo que, cuando hemos unido alguna vez un acto corporal con un pensamiento, en lo
sucesivo ya no se nos presenta nunca uno sin el otro, y no siempre se unen los mismos actos a los
mismos pensamientos”. Véase también §107.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.160.01



26 Elena Ndjera

cultural de las emociones Sara Ahmed considera sugerente su planteamiento
en tanto que, a su entender —y como ya se sefialaba mas arriba a propdsito de
la admiracion—, muestra que las cosas no incitan pasiones diversas porque sean
cosas diversas, sino por las diversas maneras en que nos parezcan beneficiosas
o dafiinas, en que nos afecten. Por ello las emociones no estan simplemente
ya en el objeto ni en el sujeto, sino en la lectura del contacto entre ambos.
Pero para esta autora lo que interviene de manera ineludible en dicha lectura
son las practicas sociales y culturales (Ahmed 2017: 26 ss). Y a la luz de esto
justamente se ha de terminar de resolver el asunto de la debilidad femenina que
cruza el didlogo entre Descartes e Isabel de Bohemia.

La cuestion es que el filosofo también recurre a este topico, aunque en una
carta a Huygens y para desmentirlo a propésito de Cristina de Suecia, a la que
confiesa admirar y reverenciar cada dia mas por ser “duefia de todas sus pasiones”
(absolument maitresse de toutes ses passions) manteniéndose completamente
alejada asi —precisa— de todas las “debilidades propias de su sexo” (foutes les
faiblesses de celles de son sexe) (4 de diciembre de 1649, AT V, 610). Se trata
de la unica ocasion en la que utiliza esta formula, sancionandola de hecho para
marcar una excepcion. Porque en las ultimas lineas que le escribe a Isabel de
Bohemia desde la corte de Estocolmo, el mérito de la reina se anota directamente
como generosidad y fuerza de espiritu, ademas de —en otra hipérbole— como “una
dulzura y una bondad que obligan a entregarse enteramente a su servicio a todos
los que aman la virtud y tienen el honor de acercarsele” (9 de octubre de 1649, AT
V, 429-430; Descartes 2020: 275). Descartes —sin salir de los lugares comunes—
afiade también que confia en que no haya celos entre ambas. Pero, a vuelta de
correo, la corresponsal arguye que, lejos de ello, semejante ejemplo de excelencia
le lleva precisamente a estimarse a si misma un poco mas, puesto que “libera a
nuestro sexo”, concluye, “de la imputacion de imbecilidad y debilidad (imbecilité
et faiblesse)” hecha por los pedantes sefiores filologos (4 de diciembre de 1649,
ATV, 452; Descartes 2020: 277).

A tenor de esta declaracion, y a pesar de la ambigiiedad que puede asomar
en el autorretrato de Isabel de Bohemia en torno a este estereotipo —y de la que
no puede excluirse una cierta ironia (Shapiro 2007: 42)—, sus consideraciones,
a proposito también de Cristina de Suecia, tienen un efecto vindicativo. Por
ello, antes que en retener algun tipo de esencializacion de lo femenino, estan
interesadas en sefalar la vigencia de unas pautas hermenéuticas prejuiciosas
que el enfoque de la filosofia cartesiana contribuye, como se ha indicado, a
neutralizar emplazando la vida afectiva virtuosa fuera del esquema humoralista
misogino que se arrastraba desde la antigiiedad. Sin embargo, el uso informal
que hace Descartes de la debilidad femenina al margen del intercambio epistolar
con la princesa permite constatar la prolongacion de una inadvertida retorica
de la excepcionalidad, igualmente presente en la semblanza que le dedica a

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.01



Pasiones, reconocimiento y género en Descartes. 27
En torno a la admiracion y sus excesos

ella, lo que exige una ultima exploracion de la politica de género hilvanada en
el marco de su teoria de las pasiones. Se trata, entonces, de valorar para acabar
el resultado del ejercicio de admiracion realizado por el autor sopesando su
exceso y su capacidad para hacerse cargo de las condiciones especificas que
cifien el reconocimiento de las mujeres y median su visibilidad.

5. El exceso de la admiracion y la excepcionalidad

No seria demasiado arriesgado aventurar que Isabel de Bohemia y
Descartes compartirian la impresion pesimista sobre el progreso de unas
costumbres que, entre otras insuficiencias, excluian a las mujeres de los ambitos
oficiales de educacion y produccion de saber. De ahi, tanto la queja de aquella
por la maldicion de su sexo, que estrechaba su libertad de estudio y accion,
como el sin duda comprometido elogio publico por parte de este del mérito que
representaba sobreponerse a dichos obstaculos. Sin embargo, no forma parte
de los intereses del filosofo avanzar a partir de este punto en la critica de los
limites que las practicas culturales y sociales introducen en la configuracion
de la subjetividad, pues su propuesta moral —para el vrai homme, recuérdese—
va a seguir reproduciendo un gesto de desvinculacion. La admiracion y la
generosidad aspiran ciertamente a fundar relaciones entre individuos mas
simétricas, pero el rendimiento de ambas pasiones de cara a la revision del
orden de género es moderado y su puesta en juego en torno al caso de Isabel de
Bohemia, problematica.

Valiéndose de la primera, Descartes consigue ejemplificar un nuevo modelo
de filésofo que se contrapone al prototipo escoléstico —a los fildlogos pedantes
y misoginos que reprueba la princesa en su Ultima carta. Y este movimiento
permite, como se ha destacado, universalizar la autoridad epistémica al margen
de la diferencia sexual. Sin embargo, cabe subrayar que el retrato —asi como las
pinceladas recuperadas a propdsito de Cristina de Suecia— no logra deshacerse
de la retoérica de la excepcionalidad que ha acompafiado histéricamente la
recepcion de la figura de la estudiosa o sabia y que tanto ha dificultado la
normalizacion de su presencia en el imaginario colectivo (Najera 2023). El
propio filésofo ya habia advertido (Passions, §78) que, aunque la admiracion
no tiene pasion contraria y su ausencia equivale a ignorancia, corre el riesgo de
caer en el exceso del asombro o estupor (éfonnement), incurriéndose asi en una
curiosidad que podria reducir la representacion del otro o la otra a lo insoélito
o anecdotico, como sugieren precisamente las resefias que hace Descartes de
la reina y de la princesa. Porque, en cualquier caso, la admiracion, a pesar del
margen de descubrimiento que le concede el autor —para que pueda acontecer
el otro, como aprecia Irigaray—, mantiene una continuidad con la experiencia

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.160.01



28 Elena Ndjera

acumulada tanto individual como colectiva y traslada siempre, implicitamente,
ciertos sesgos. Por ello, su expresion hiperbolica en el caso de ambas
intelectuales es indicativa de un déficit estructural de reconocimiento impuesto
por unos patrones de comprension social que bloquean la inteligibilidad de las
mujeres como sujetos epistémicos.

Ciertamente, para Descartes la generosidad, que proyecta la posibilidad
de la autonomia en los demas, da, como se ha visto, la clave de una suerte de
admiracion inclusiva que se ejerce, no obstante, desde una posicion desapegada.
Y aqui afloran justamente las reservas de Isabel de Bohemia, que cuestiona la
eficacia de esta mirada, que al fin y al cabo, a pesar de su capacidad para reparar
en el otro de manera no instrumental, se repliega a la propia conciencia. Por ello,
en la discusion que se entabla en la correspondencia desecha como condicion
suficiente de la verdadera felicidad el buen uso del libre arbitrio —que, segun le
anima su interlocutor, “incluso rodeados de los mas tristes accidentes y de los
mas acuciantes dolores” podamos encontrar contento (6 de octubre de 1645,
AT 1V, 315; Descartes 2020: 176)—. Descartes acaba interiorizando la fuente del
valor moral y hace por ello de la maitrise de soi que de esta forma se afianza
lo mas admirable, como puntualizaba a proposito de Cristina de Suecia. Sin
embargo, apelando a su propia experiencia, que, como se ha podido observar,
acusa inevitablemente la relacion con los demas, Isabel de Bohemia refuta este
régimen afectivo —de claro trasunto estoico— que atentia la significacion de todo
lo que excede la inalienable —y soberana— capacidad de juicio a la que deben
sujetarse las pasiones (25 de abril de 1646, AT 1V, 404; Descartes 2020: 197).

La admiracion que detiene su atencion es una admiracion extrovertida,
desplazada a las circunstancias que condicionan una subjetivacion que se sabe
siempre situada, en medio de la vida compartida. En su respuesta a la carta sobre
la reina que le envia Descartes, de lo que dice maravillarse, por ejemplo, es de
que esta, dadas sus obligaciones, pueda emplearse en el estudio (AT V, 452).
Y en otros momentos, como se ha comentado ya, expone asimismo en primera
persona los compromisos que a ella misma le impiden seguir las ensefianzas
de su interlocutor y aplicar esa hermenéutica de la desvinculacion en la que se
inscribe en ultima instancia el dominio de si (10/20 de junio de 1643, AT III,
683; 30 de septiembre de 1645, AT IV, 301). No admite por ello la suerte de
distanciamiento al que el filosofo le insta cuando resuelve que a los asuntos
publicos no hay que dedicarles demasiada atencion después de todo, pudiendo
satisfacerse con una gestion convencional y conservadora, ya que solo afectan
al aspecto exterior de nuestras acciones (6 de octubre de 1645, AT 1V, 316;
Descartes 2020: 176; Passions, §206). Del asombro de Isabel de Bohemia
no escapa, en cambio, el embrutecimiento de un mundo intersubjetivo que,
lejos de ser facilmente compatible con mecanismos de reconciliacion, activa
constantemente formas de dominacion, de dafio —un mundo en el que pueden

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.01



Pasiones, reconocimiento y género en Descartes. 29
En torno a la admiracion y sus excesos

encontrarse, como ella misma recalca, muchas “personas con el designio y el
poder de dafiar, y pocas que tengan el uno o el otro de servir” (30 de noviembre
de 1645, AT 1V-337; Descartes 2020: 187)—. Y en este contexto, los sujetos
se ven expuestos a un proceso de identificacion agénico y permeable a las
dinamicas de poder que es constitutivamente inestable y en el que la visibilidad
no esta asegurada de igual manera para todos y todas.

6. A modo de conclusion. El riesgo de la invisibilidad

En resumidas cuentas, para Isabel de Bohemia la contingencia biografica
y la dependencia que esta evidencia con respecto a los demas —entre los que
se cuentan esos otros individuos poco razonables— no se deja relativizar ni
aminorar. Y por ello en su escritura irrumpe el cuerpo y la debilidad narrados
en femenino. Como se ha ido exponiendo a lo largo del recorrido realizado,
las pasiones no tienen género en el marco descriptivo y ético delineado por
Descartes, pero las resistentes intervenciones de su corresponsal permiten abrir
un hilo reflexivo sobre el borrado que esta neutralidad puede ejercer sobre
las condiciones particulares de subjetivacion de ciertas personas o grupos y,
mas concretamente, de las mujeres. El racionalismo universalista en el que se
apoyan las cartesianas para constituirse como yoes epistémicos puede entrafiar,
precisamente por su abstraccion, el riesgo de difuminar las coordenadas sociales
y culturales en las que se gestiona el reconocimiento y, por tanto, el riesgo de
opacar las asimetrias que estas distribuyen (Harth 1992: 3ss; Lloyd 1984: 38
ss). De la misma forma, por otra parte, que el mecanicismo sortea las diferencias
corporales y deja sin problematizar su semantizacion y resemantizacion, que
siempre se realiza en contexto. Se trata de la paraddjica invisibilidad que puede
administrar el discurso igualitarista si no se hace consciente de los sesgos
estructurales que median la conceptualizacion de unos sujetos por parte de otros
y que se reproducen de manera impensada en la retérica de la excepcionalidad.

En su tratado, Descartes habia contemplado como remedio para moderar
los excesos del asombro entrenar y ampliar la mirada, ejercitarse en la
consideracion de todas aquellas cosas que pudieran parecer mas infrecuentes
y extrafias (§76). Y en este sentido, en lo que respecta a la politica de género
que aqui se ha rastreado, dicho trabajo epistémico habria de repercutir sobre
todo en la ilustracion de la conciencia compartida, de tal manera que la
posicion de pensadora e intelectual que defiende tan encomiablemente Isabel
de Bohemia resultara mas inteligible a nivel social y cultural. La suerte de
heroicidad epistémica que Descartes pondera en ella no deja de traslucir asi una
confianza excesiva en el individualismo metodologico. Este tiene sin duda un
rendimiento critico contra las rutinas hermenéuticas prejuiciosas que impone la

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.160.01



30 Elena Ndjera

tradicion, pero se presenta insuficiente para introducir cambios significativos en
las representaciones colectivas. Mas atenta a esto, la princesa le puntualizaba a
su corresponsal que la admiracion expresada por ¢l a Cristina de Suecia distaba
de suscitarle envidia alguna. Esta tltima pasion quedaba descrita por el filosofo
como una especie de tristeza proveniente de juzgar a una persona indigna de
un bien (§62), emocion que no tiene cabida en el juicio generoso que hace
Isabel de Bohemia de la reina. Bien al contrario, ella consideraba que dicha
admiracion redundaba en su propia estima de si en la medida en que facilitaba
el reconocimiento publico de la autoridad intelectual de las mujeres y resultaba,
por tanto, mas eficaz para revisar y modificar los esquemas de comprension
misoginos que denuncia en su reflexion.

Cabria concluir entonces que la posicion de Isabel de Bohemia incorpora
una conciencia de alcance feminista capaz de advertir que la vida afectiva en
la que se despliega la admiracion no puede abstraerse de lo que ocurre en el
espacio de la existencia compartida ni de las practicas de exclusion que la
recorren y que tienen, sin duda, un sesgo de género. La problematizacion que
introduce en su dialogo con Descartes permite en definitiva dirigir, y actualizar,
el estudio de las pasiones también en esta direccion.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.01



Pasiones, reconocimiento y género en Descartes. 31
En torno a la admiracion y sus excesos

Bibliografia:

Agostini, Igor (2020). “Verso una ridefinizione del lessico scolastico-cartesiano
delle passioni ”. Giulia Belgioioso y Vincent Carraud (ed.). Les Passions
de I’ame et leur réception philosophique. Turnhout: Brepols Publishers.

Ahmed, Sara (2017). La politica cultural de las emociones. México: Universidad
Nacional Autonoma de México

Andrault, Raphéele, Buchenau, Stefanie, Crignon, Claire y Rey, Anne-Lise
(ed.) (2014). Médecine et philosophie de la nature humaine de [’dge
classique aux Lumieres. Paris: Classiques Garnier.

Antoine-Mahut, Delphine (2021). L autorité d 'un canon philosophique. Le cas
Descartes. Paris: Vrin.

Aristoteles (1994a). Metafisica, Madrid: Gredos.

Aristoteles (1994b). Politica. Madrid: Alianza.

Bitbol-Hesperies, Annie (2020). “De toute la nature de ’homme : de /’Homme
a la Description du corps humain, la physiologie des Passions de [’ame
et ses antécédents médicaux”. Giulia Belgioioso y Vincent Carraud (ed.).
Les Passions de I’ame et leur réception philosophique. Turnhout: Brepols
Publishers.

Cureau de la Chambre, Marin (1662). Les characteres des passions, 1. Paris:
J. d’Allin.

Cureau de La Chambre, Marin (1663). Les charactéres des passions, V.
Amsterdam: A. Michel.

Cureau de La Chambre, Marin (1669). L’art de connaitre les hommes, livre 1.
Amsterdam: Jacques Le Jeune.

Darmon, Albert (1985). Les corps immatériels. Esprits et images dans [’oeuvre
de Marin Cureau de la Chambre. Paris: Vrin.

Derrida, Jacques (1987). “Admiration de Nelson Mandela ou Les lois de la
réflexion”. Psyché. Inventions de [’autre. Paris: Galilée.

Descartes, René (1995). Los principios de la filosofia, Madrid: Alianza
Universidad (trad. de G. Quintas).

Descartes, René (1996). Oeuvres compleétes, 11 vols. (Charles Adam & Paul
Tannery eds.). Paris: Vrin.

Descartes, René (1999). Euvres philosophiques, II (ed. de F. Alqui¢). Paris:
Garnier.

Descartes, René (2005). Las pasiones del alma. Madrid: Biblioteca Nueva
(trad. de J. Pacho).

Descartes, René (2020). Correspondencia sobre la moral y la libertad, Madrid:
Tecnos (trad. de P. Lomba).

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.160.01



32 Elena Ndjera

Dumora, Florence (2009). “Topologie des émotions. Les Caracteres des
passions de Marin Cureau de La Chambre”. Littératures classiques,
2009/1 (N° 68), 161-175. DOI: 10.3917/1icla.068.0161.

Harth, Erica (1992). Cartesian Women. Versions and subversions of rational
discourse in the Old Regime. New York: Cornell University Press.

Irigaray, Luce (2010). “La admiracion (Lectura de Descartes. Las pasiones del
alma, art. 53)”. Etica de la diferencia sexual. Castellon: Ellago.

La Caze, Marguerite (2002). “The Encounter between Wonder and Generosity”.
Hypatia 17 (3):1-19.

Lloyd, Genevieve (1984). The Man of Reason. Male and Female in Western
Philosophy. London: Methuen.

Malabou, Catherine (2009). “El sentido de lo femenino: sobre la admiracion y
la diferencia sexual”. Lectora, 15: 281-299.

Meschini, Franco A. (2020). “Les Passions de [’dme, un testo stratificato:
I’influenza di Elisabetta”. Giulia Belgioioso y Vincent Carraud (ed.).
Les Passions de I’ame et leur réception philosophique. Turnhout: Brepols
Publishers.

Njjera, Elena (2003). Del ego cogito al vrai homme. La doble mirada de
Descartes sobre el ser humano. Valencia: Universidad Politécnica de
Valencia.

Néjera, Elena (2024). “Ampliando el canon del cartesianismo. Una via de
aproximacion a les Cartésiennes”. Noemi Sanz Merino (ed.). Mujeres en
la filosofia. Madrid: Sindéresis.

N4jera, Elena (2023). “Heroicidad epistémica y conciencia feminista. Una
reflexion a partir de los casos de Christine de Pizan y sor Juana Inés de
la Cruz”. Isegoria, (69), e15. https://doi.org/10.3989/isegoria.2023.69.15

Pellegrin, Marie-Frédérique (2020). Pensées du corps et différences des sexes a
[’époque moderne, Descartes, Cureau de la Chambre, Poulain de la Barre
et Malebranche. Paris: ENS Editions.

Pellegrin, Marie-Frédérique (2021). “The Feminine Body in the Correspondence
Between Descartes and Elisabeth”. Ebbersmeyer, Sabrina & Hutton, Sarah
(eds.). Elisabeth of Bohemia (1618-1680): A Philosopher in her Historical
Context. Cham: Springer.

Pellegrin, Marie-Frédérique (2022). “Le sexe des meeurs”. Marine
Bedon et Jacques-Louis Lantoine (ed.). L’homme et la brute au XVIle
siécle. Lyon: ENS Editions.

Perler, Dominik (2020). “Classifying the Passions: Descartes and his Scholastic
Background”. Giulia Belgioioso y Vincent Carraud (ed.). Les Passions de
I’ame et leur réception philosophique. Turnhout: Brepols Publishers.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https:/dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.01



Pasiones, reconocimiento y género en Descartes. 33
En torno a la admiracion y sus excesos

Sanchez Berrocal, Alejandro (2017). “Fisiognomia, pasiones del alma y
valoracion moral. Una aproximacion a Marin Cureau de La Chambre
y René Descartes”. Ingenium. Revista Electronica de Pensamiento
Moderno y Metodologia en Historia de las Ideas, 11, 135-150. https://doi.
org/10.5209/INGE.58306.

Shapiro, Lisa (2007). The Correspondence between Princess Elisabeth of
Bohemia and René Descartes. Chicago: University of Chicago Press.
Talon-Hugon, Carole (2002). Descartes ou les passions révées par la raison.
Essai sur la théorie des passions de Descartes et de quelques-uns de ses

contemporains. Paris: Vrin.

Tommasi, Francesco V. (2020). “Signes exterieurs des passions et caracteristique
anthropologique: de Descartes a Kant”. Giulia Belgioioso y Vincent
Carraud (ed.). Les Passions de 1’ame et leur réception philosophique.
Turnhout: Brepols Publishers.

Vegetti, Mario (1981). Los origenes de la racionalidad cientifica. Barcelona:
Peninsula.

Verbeek, Theo (2020). “Une réaction peu connue aux Passions de [’ame: Regius
et Descartes”. Giulia Belgioioso y Vincent Carraud (ed.). Les Passions de
I’ame et leur réception philosophique. Turnhout: Brepols Publishers.

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica, Humanidades y Relaciones Internacionales, aito 27, n® 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33. ISSN 1575-6823 e-ISSN 2340-2199 https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.160.01






