
Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.01

Pasiones, reconocimiento y género en 
Descartes. En torno a la admiración y sus 
excesos1

Passions, recognition and gender in 
Descartes. About admiration and its excesses
Elena Nájera2

Universidad de Alicante (España)
ORCID: https://orcid.org/0000-0001-8521-4160

Recibido: 10/09/2024
Aceptado: 28/11/2024

Resumen
El presente trabajo explora el nuevo enfoque de género que se abre en Les 

passions de l’âme al compás de la discusión epistolar sobre la vida afectiva que su 
autor mantiene previamente con Isabel de con Isabel de Bohemia. Se comenzará 
señalando la ruptura con el binarismo de los modelos humoralistas tradicionales 
para valorar seguidamente, a partir de la consideración de la admiración y de su 
articulación con la generosidad, el marco intersubjetivo más inclusivo e igualitario 
que el planteamiento cartesiano facilita. El análisis encontrará su puesta en escena 
en el elogioso –e hiperbólico– retrato que Descartes hace de su interlocutora y la 
disonante mirada que ella le devuelve problematizando la condición situada de la 
subjetividad y las circunstancias que median el reconocimiento en el caso de las 
mujeres.

Palabras-clave: Descartes, Isabel de Bohemia, pasiones, género, 
admiración, generosidad.

1  Este trabajo ha sido realizado en el marco del proyecto de investigación Éticas y metafísica de los 
afectos: las génesis modernas del presente (PID2021-126133NB-I00), financiado por el Ministerio 
de Ciencia e Innovación del Gobierno de España y la Unión Europea, y de los proyectos Ante el 
espejo de la razón: reflejos del pensamiento feminista desde la modernidad hasta hoy (GRE22-09B), 
financiado por la Universidad de Alicante, y Circuitos de afectividad y filosofía de autoría femenina 
(CIGE/2023/94), financiado por la Generalitat Valenciana.

2  (elena.najera@ua.es). Profesora Titular de Filosofía de la Universidad de Alicante. Directora en 
esta universidad del grupo de investigación "Narrativas filosóficas: feminismos, estética y política" 
Información sobre otras publicaciones: https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=602467



12 Elena Nájera

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.01

Abstract
This paper explores the new gender approach that emerges in Les passions 

de l'âme in line with the previous epistolary discussion that the author has about 
emotional life with Élisabeth of Bohemia. First of all, it will be highlighted the 
break with the binarism of traditional humoralist models and then assessed, 
through the consideration of admiration and and its articulation with generosity, 
the more inclusive and egalitarian intersubjective frame facilitated by Descartes. 
The analysis will be set against the backdrop of the laudatory –and hyperbolic– 
portrait that Descartes makes of his interlocutor and the dissonant glance that 
she gives him, as far as she problematizes the situated condition of subjectivity 
and the circumstances that mediate the recognition in the case of women.

Keywords: Descartes, Élisabeth of Bohemia, passions, gender, admiration, 
generosity.

1. Introducción. La subjetividad y los otros (y otras)

En el archivo filosófico occidental, el nombre de René Descartes sigue 
enlazándose paradigmáticamente con un yo desvinculado –la mens abducta 
o el esprit détaché surgido de las Meditaciones metafísicas (AT VII, 361; 
Descartes 1999: 803)3– que se constituye al margen del cuerpo, obviando 
sus diferencias y fuera de los espacios comunes donde estas se ordenan 
y adquieren determinado significado. Frente a dicha figura, de hecho, se ha 
alineado buena parte del pensamiento contemporáneo, interesado en deshacer 
esta operación de abstracción que vertebra la modernidad (re)materializando, 
(re)contextualizando y (re)situando en diferentes direcciones los procesos de 
subjetivación. Tal gestión –constructiva y destructiva– del legado cartesiano 
cuenta, por tanto, con una larga historia efectual y es, sin duda, legítima, a 
pesar de que no deja de apoyarse en la –selectiva– lectura canónica que se 
ciñe al guion dualista del Discours de la méthode y las Meditationes de prima 
philosophia4. 

Esta lectura no satura, sin embargo, las posibilidades hermenéuticas de un 
corpus mucho más ancho que responde a otros motivos reflexivos y encuentra, 
además, desde el principio dificultades para compaginar la emergencia filosófica 
del ego cogitans con la necesidad de salvar el sentido del mundo cotidiano 

3   Las obras de Descartes (Descartes 1996) se citarán según la edición de Charles Adam & Paul 
Tannery, Oeuvres complètes, 11 vols. (AT), indicándose volumen y página y a continuación, si 
procede, la referencia de la traducción empleada. 

4   Sobre la institucionalización de cierta interpretación de Descartes y el carácter histórico y 
problemático de esta operación, véase Antoine-Mahut 2021.



13Pasiones, reconocimiento y género en Descartes. 
En torno a la admiración y sus excesos

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.01

para el vrai homme, cuya condición corporal –expresada en sus pasiones– no 
puede cancelarse en ningún caso5. Y sobre este trasfondo tensionado, el propio 
autor, más allá de los textos epistemológicos construidos desde una rigurosa y 
aséptica primera persona del singular, cultivó una escritura de factura dialógica 
y registro ético-político atenta a las vivencias particulares. A través de ella, 
es posible pensar, repensar, el dominio de la subjetividad y también el de la 
intersubjetividad, pudiéndose asimismo seguir el hilo de una cierta política de 
género. 

De acuerdo con este último interés, las siguientes páginas van a explorar 
una de las vías de reflexión apuntadas en la última obra de Descartes, Les 
passions de l’âme (1649), cuyo ineludible contexto de elaboración y de 
interpretación es, no obstante, la correspondencia mantenida en los años 
previos –desde 1643– con Isabel de Bohemia (1618-1680). La conversación 
entre ambos muestra una mayor amplitud discursiva que el tratado y, sobre 
todo, a cuenta de las intervenciones de la princesa, mantiene un clima crítico 
que permite confrontar sus posiciones. Porque el autor asume ciertamente 
que, a pesar de poder concebirse cada uno como “una persona separada de las 
demás” y con afanes distintos de los del resto del mundo, pertenecemos a un 
conjunto familiar, social y político cuyo aprecio nos debe inclinar a hacer el 
bien a todo el mundo (15 de septiembre de 1645, AT IV, 293; Descartes 2020: 
162-163). Preocupada al respecto, Isabel de Bohemia le insta a dilucidar tanto 
el orden moral de la vida privada –la vie particulière– como el de la pública –la 
vie civile–, en la que, a su entender, sin embargo, la impresión que se impone es 
la de depender de individuos poco razonables (25 de abril de 1646, AT IV, 406; 
Descartes 2020: 198). Y es justamente esta problematización de la existencia 
compartida y de su incidencia en la propia biografía la que va a marcar el tono 
antagonista de sus observaciones.

Cabe señalar por ello que, frente a la voluntad de sistema y objetividad que 
organiza Les passions de l’âme, la atención de la princesa se desplaza al terreno 
contingente e inestable de la propia experiencia, hacia el que empuja asimismo 
a su interlocutor. Y aquí aparece la conciencia de la “maldición” de su sexo 
(22 de junio de 1645, AT IV, 234; Descartes 2020: 134): de los límites con los 
que las mujeres se encuentran en la apropiación de sí mismas y del mundo. 
Así pues, teniendo en cuenta el doble plano que se cruza entre el tratado y la 
correspondencia, el trabajo va a abordar el enfoque de género que abre la teoría 
cartesiana de las pasiones a partir de la consideración de la primera de ellas, la 

5   Descartes afirma la necesidad de contar con la perspectiva del vrai homme desde el Discours de 
la méthode (AT VI, 59) y las Méditations métaphysiques, en cuya sexta jornada se establece que el 
alma del ser humano, a pesar de ser realmente distinta del cuerpo, está unida a él conformando una 
sola cosa, AT IX, 64. En carta a Isabel de Bohemia concederá, no obstante, que en su obra publicada ha 
descuidado este segundo punto, en torno al que arranca precisamente la correspondencia entre ambos 
(21 de mayo de 1643) (AT III, 664-665). Véase Nájera 2003.



14 Elena Nájera

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.01

admiración, y de su relación con la que se presenta como la clave de todas: la 
generosidad. Ambas operan como dispositivos políticos implícitos en la medida 
en que articulan el marco normativo en el que se produce el reconocimiento 
entre sujetos. Para medir su productividad, y como ilustrativa puesta en escena 
–como espacio de aplicación–, se va a recuperar tanto el hiperbólico retrato que 
Descartes hace de su interlocutora a modo de ejemplo admirable del nuevo tipo 
de espíritu que requiere su proyecto como la disonante mirada que ella, a la vez, 
le devuelve. Y con la que introduce, a propósito del tópico de la debilidad, la 
variable del sexo en la economía de la generosidad. 

Se trata, en cualquier caso, de una variable presente tácitamente desde el 
principio en la discusión sobre las pasiones. Porque el planteamiento cartesiano 
se desmarcaba de otros vigentes en la época –como el de Cureau de la Chambre– 
que sancionaban un binarismo afectivo solidario con el habitus discriminatorio 
patriarcal. Se comenzará precisamente por aquí, estableciendo los términos de 
la ruptura con los modelos humoralistas tradicionales y señalando la nueva 
política de género que esto facilita. El movimiento debía resultarle, sin duda, 
interesante a Isabel de Bohemia, quien mantendrá, no obstante, ciertas reservas 
sobre su alcance para hacerse cargo de la condición situada de la subjetividad y 
de las circunstancias que median el reconocimiento de las mujeres.

	

2. La política de género de las pasiones

En el primer artículo de Les passions de l’âme Descartes declara su 
intención de alejarse de los moralistas antiguos, “obligado” –señala– a 
escribir como si fuera un tema no investigado (§1, AT XI, 327-328; Descartes 
2005: 83; Talon-Hugon 2002: 113 ss). Esta visión inédita quiere ser la del 
fisiólogo que conoce y practica la nueva ciencia manejando, por ende, una 
comprensión del cuerpo humano compatible con las leyes físicas que rigen 
la naturaleza, tal y como él mismo desarrolla detalladamente en las páginas 
de L’Homme y La description du corps humain: dos textos previos, escritos 
en 1632 y 1647, respectivamente, que no se atrevió a publicar6. Sus líneas 
básicas se asumen y reflejan, no obstante, en su tratado sobre las pasiones, que 
el autor dice querer explicar, en efecto, exclusivamente “en Physicien” (AT 
XI, 326). Adscripción esta que gana su verdadera dimensión sobre la imagen 
que se ofrece en la carta prefacio que incorpora la versión francesa de Les 
Principes de la philosophie (1647) del árbol de la filosofía, de cuyo tronco 
común, constituido por la física, brotan de manera coherente, también entre 
sí, las tres ramas prácticas: la medicina, la mecánica y la moral (AT IXB, 14-
15). Por ello, en Descartes, al perfil de físico se le superpone inmediatamente 

6   Los textos se publicarán póstumamente en 1664. Véase Bitbol-Hesperies 2020.  



15Pasiones, reconocimiento y género en Descartes. 
En torno a la admiración y sus excesos

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.01

también el del nuevo filósofo moral, como su aguda corresponsal advierte al 
conceder –tras la lectura de una primera versión del texto– que la parte moral 
“sobrepasa todo lo que nunca se ha dicho sobre este asunto” (25 de abril de 
1646, AT IV, 404; Descartes 2020: 196). 

Y para Isabel de Bohemia los problemas de lectura se situarán, de hecho, 
como luego se subrayará, en esta última parte. Insiste, sin embargo, en que 
para los “ignorantes” en ciencia, la dificultad aparecerá antes: en la explicación 
corporal mecanicista que el tratado presupone (AT IV, 404; Descartes 
2020: 197)7. Pero es justamente esta clave heurística la que va a permitir la 
emergencia de una nueva política de género a propósito de las pasiones que 
cancela la conceptualización esencialista de lo femenino presente en las teorías 
escolásticas, deudoras del humoralismo hipocrático-galénico8. Este modelo 
afianzaba la diferencia sexual al juzgar que por naturaleza el régimen de los 
cuatro humores –sangre, flema, bilis negra, bilis amarilla– que determinaban el 
temperamento o carácter, y con ello el curso de los afectos, no podía equipararse 
en hombres y mujeres. 

Para marcar el contraste, resulta muy ilustrativo observar cómo esta 
fisiología diferencialista operaba plenamente también en ese momento en la 
obra, por ejemplo, de Marin Cureau de la Chambre (1594-1669), influyente 
médico de la corte y reconocido miembro de la Académie française y la Académie 
des sciences, además de asiduo participante de los salones9. A pesar de sus 
novedosos desarrollos de fisiognomía centrados en la expresión psicofísica de 
las pasiones, los cinco volúmenes de Les Caractères des passions (1640-1662), 
junto con L’art de connaître les hommes (1669) que completa su antropología, 
prolongan la conceptualización premoderna aristotélico-escolástica.

Brevemente, cabe apuntar que en el planteamiento de este autor la belleza 
de los sexos funciona como como un parámetro estructural según el cual cada 
uno de ellos exhibe una perfección específica acorde a la finalidad esencial 
de la naturaleza, que no es otra que la perpetuación de la especie (Cureau de 
la Chambre 1662: 93ss). A esto se ajusta la pasión que Cureau de la Chambre 
considera fundamental en tanto que es la matriz de las demás y ofrece, en 
consecuencia, la clave de las virtudes y del orden social: el amor entendido 
como un movimiento del apetito concupiscible por el que el alma sensitiva se 

7   En su respuesta de mayo de 1646, Descartes reconoce que, si bien los da por verdaderos, por 
motivos de espacio y dificultad no ha expuesto en su tratado todos los principios de la física de los que 
se ha servido para explicar los movimientos de la sangre (AT IV, 407). 

8   Descartes conocía bien el marco escolástico a partir de, entre otras referencias, la síntesis de 
Eustaquio de San Pablo (1573-1640), cuya Philosophie califica en una carta a Mersenne del 11 de 
noviembre de 1640 como el mejor libro sobre la filosofía de la Escuela (AT III, 232). Véase: Agostini 
2020; Andrault et alt. 2014. 

9   Sobre Cureau de la Chambre, véase: Pellegrin 2020: parte II; Sánchez 2017; Darmon 1985; 
Dumora 2009. 



16 Elena Nájera

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.01

une a lo que le parece bueno o bello a través de la imaginación10. Esta facultad, 
que es la que respondiendo a una suerte de instinto controla las inclinaciones 
de los seres humanos, queda configurada de manera binaria de acuerdo con los 
dos regímenes humorales que determinan respectivamente el carácter femenino 
(frío y húmedo) y el masculino (cálido y seco) en torno a los que se organizan 
sendos conjuntos de hábitos afectivos. Una división que Cureau, además, 
desplegando una detallada analogía, justifica sobre su categorización de las 
especies animales en dominantes –fuertes y valientes– y dominadas –débiles 
y tímidas– (Pellegrin 2022: 107-124; Pellegrin 2020: II, cap. 3). Al respecto 
concluye que:

No puede ser que la mujer tenga el mismo temperamento que el hombre; y, en 
consecuencia, las mismas inclinaciones, y que sea audaz, magnánima, liberal, 
etc. […] Lo que es una perfección en un sujeto, puede ser un defecto en otro: al 
igual que la audacia es una virtud para el león y un vicio para la liebre, lo que 
es una perfección en el hombre es un defecto y una imperfección en la mujer 
porque la aleja de la perfección natural de su sexo (Cureau 1669: 47)11.

Se concreta así una oposición fisiológica en términos de debilidad-
pasividad frente a fortaleza-actividad que se presta a una inmediata traducción 
moral y construye el destino, privado y público, de las mujeres. Se trata, por 
otra parte, de un capítulo más de la antropología normativa misógina que 
recorre la filosofía occidental y que tiene su punto de anclaje –y su argumento 
de autoridad– en la propia concepción del alma fijada por Aristóteles. En su 
Política la pone en juego como un dispositivo de clasificación y dominación 
en la medida en que permite introducir diferencia y jerarquía entre los distintos 
sujetos que integran la polis: “en todos ellos existen las partes del alma; 
pero existen de manera diferente”, concluye (Aristóteles 1994b: 64). En las 
mujeres, la facultad deliberativa que constituye la parte racional se muestra 
aminorada de acuerdo con la función subordinada que conviene al fin común, 
siendo, por tanto, específico tanto su orden afectivo como su participación en 
la virtud: “a propósito del hombre y la mujer” –ejemplifica– “distinta es la 
moderación y el valor (pues parecería cobarde un hombre, si tan valiente fuera 
como una mujer valiente) (1994b: 115)”12. Y en esta línea, para Cureau, la vida 
emocional, en resumidas cuentas, solo resulta inteligible en tanto que se revela 

10   Cureau fusiona la concepción platónico-agustiniana del amor con la tomista, cuya clasificación 
hacía de este la primera pasión concupiscible del alma (Perler 2020). Y mantiene la división tripartida 
del alma (vegetativa, sensitiva –que contiene los apetitos concupiscible e irascible–, racional) de 
raigambre aristotélica. 

11   Traducción propia.
12   Puede leerse asimismo en la Política que “el macho es por naturaleza más apto para la dirección 

que la hembra, siempre que no se establezca una situación antinatural”, p. 63. Véase Vegetti 1981: 
159 ss.



17Pasiones, reconocimiento y género en Descartes. 
En torno a la admiración y sus excesos

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.01

sexuada, generizada –podría decirse en un lenguaje contemporáneo– conforme 
a la organización patriarcal de la sociedad que excluye como patológico 
cualquier desequilibrio del temperamento –reprobado como afeminación o 
masculinización– desviado del telos de la procreación.

El primer volumen de Les Caractères des passions llegó a manos de 
Descartes, quien en una carta a Mersenne afirma haber desistido de completar 
su lectura tachándolo de mera palabrería (28 de enero de 1641, Descartes 1999: 
315). No resulta posible concretar los términos de este rechazo más allá de la 
clara incompatibilidad del paradigma humoralista con el mecanicista. Pero la 
cuestión es que la propuesta cartesiana –sin necesidad de presuponer en ella 
la voluntad de revisar la correlación entre las pasiones y el sexo– sí permitía 
eludir el recalcitrante sesgo de género que arrastraba la tradición aristotélico-
escolástica que versiona Cureau de la Chambre. Fuera del hilemorfismo, su 
nuevo terreno se reubica en la unión psicosomática que define al vrai homme y 
que Descartes quiere hacer comprensible desde la nueva fisiología que pone en 
juego en Physicien (Descartes 2005: §§27-30). Aplicándola, el cuerpo humano 
se objetiva y desanima, interpretándose la analogía con el animal según el 
modelo común de la máquina que elimina la organización de las pasiones en 
torno a los apetitos del alma sensitiva, cancelando con ello cualquier finalismo 
biológico o político.

A su entender, tal y como puede contrastarse experimentalmente, el 
funcionamiento somático responde a un único sistema de flujo sanguíneo –de 
acuerdo con el principio de la circulación descubierto por William Harvey 
en 1628– para el que no es relevante la diferencia sexual13. En los márgenes 
de este modelo, se conservan viejos expedientes como el de los espíritus 
animales –cuyos movimientos son los que afectan al alma en el curso 
afectivo–, pero reformulados dentro una descripción estrictamente material a 
la que se ajusta igualmente la de la glándula pineal, que es la parte del cerebro 
a través de la que el alma ejerce sus funciones (§§31-32). El vocabulario 
hipocrático de los humores tampoco desaparece, pero sí queda reducido a 
la explicación mecanicista (Pellegrin 2020: I, cap. 1)14, perdiendo cualquier 
otra eficacia reguladora o heurística y también cualquier marca femenina o 
masculina –aunque luego habrá que hacer alguna puntualización a propósito 
de la debilidad y el temperamento. Se desactiva así en principio en el cuerpo 
una narrativa de género diferencialista que encuentra su revulsivo definitivo 
en la afirmación cartesiana de que el alma, por entero, es racional15. Y esta 
adopta –como explotará posteriormente el cartesiano François Poulain de la 
Barre en De l’égalité des deux sexes (1673) con el lema l’esprit n’a pas de 

13   Véase la descripción del cuerpo humano de los artículos 6-10 de Les Passions.
14   En Primae cogitationes circa generationem animalium Descartes equipara la sangre con el 

humor vital (AT XI, 506). 
15   Descartes consigna su crítica a la concepción tripartita del alma en Les passions, §§47 y 68.



18 Elena Nájera

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.01

sexe– un perfil universal y asexuado. Esta neutralidad es la que Descartes 
traslada a las almas virtuosas, las almas fuertes, que son las más capaces 
de dominar las pasiones y educar la voluntad contra sus excesos (Passions, 
§§48-50; carta de Isabel del 18 de mayo de 1645, AT IV, 202). Y, como ya se 
ha adelantado, el mejor ejemplo lo ofrece precisamente Isabel de Bohemia: 
un caso del todo admirable.

Por ello, para poder valorar adecuadamente la capacidad de la política 
de género que se inscribe en la teoría cartesiana de las pasiones, conviene a 
continuación reparar en la primera de ellas: la admiración (§53). Esta abre 
un espacio de reconocimiento de los otros y otras que, una vez ajustado a la 
exigencia normativa de la generosidad, establece una pauta intersubjetiva que 
aspira a tener un efecto igualitario. La posición de Isabel de Bohemia, anclada 
en la propia experiencia, como se indicaba, va a exigir revisar, no obstante, el 
alcance de esta dinámica afectiva generando una disonancia en el diálogo que 
sirve para medir la distancia entre ambos corresponsales.

3. La admiración y el caso de Isabel de Bohemia

Las pasiones, aunque se deben causalmente a una disposición particular y 
puntual del cuerpo al que está unida, pertenecen solo al alma16. Son, de hecho, 
en tanto que “percepciones o sentimientos o emociones” suyas, contenidos 
de conciencia y su clasificación debe responder consecuentemente a lo que 
representan para el yo (§§25-29). La admiración abre entonces el orden 
afectivo porque constituye la reacción epistémica inmediata ante las cosas 
que nos interpelan. Ciertamente, en su Metafísica Aristóteles había hecho del 
maravillarse el motivo de la filosofía, pero se trataba de la contemplación, 
ociosa, del telos de la realidad (Aristóteles 1994a: 982b, 76-77). Y la escolástica 
había ocupado este punto de partida con una primera pasión, el amor, que debía 
plegarse y conformarse al orden, ahora, de la creación. Pero Descartes, al darle 
la prioridad a la admiración, resignifica su dimensión cognitiva practicando 
un giro de acuerdo con el que lo normativo ya no reside en las cosas, sino en 
su relevancia para el sujeto (Perler 2020). Y, por ello, está presente en mayor 
o menor grado en el resto de emociones, que, en definitiva, son respuestas a 
los efectos –daño o provecho– que pueda tener el mundo sobre el individuo 
(§§51-52)17.

16   Por ello advierte el §2 que “para conocer las pasiones del alma debemos distinguir sus funciones 
de las del cuerpo”, pues “no hay un sujeto que actúe más inmediatamente sobre nuestra alma que el 
cuerpo al que esta se halla unida y que, por consiguiente, debemos pensar que lo que en ella es una 
pasión en él resulta ser comúnmente una acción”, AT XI, 328, Descartes 2005: 84. Véase también la 
carta a Isabel de Bohemia del 6 de octubre de 1645, AT IV, 310-311.

17   Y este es justamente el criterio para la enumeración de las otras cinco pasiones simples y 
primarias a partir de las que se componen las demás: amor, odio, deseo, alegría y tristeza (§69).



19Pasiones, reconocimiento y género en Descartes. 
En torno a la admiración y sus excesos

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.01

En este marco, que subraya la utilidad de las pasiones, la admiración queda 
definida como “una sorpresa súbita (subite surprise)” que hace que el alma 
se aplique a considerar “los objetos que le parecen raros o extraordinarios” 
(§70, AT XI, 380; Descartes 2005: 120). Es, por tanto, decisiva de cara a la 
conservación de la vida, pues dirige selectivamente nuestra atención, y permite 
asimismo progresar científicamente (§§75-76). Quienes no están naturalmente 
inclinados a ella quedan abocados a la ignorancia y el embrutecimiento. Y 
precisamente por ello, contra estas patologías epistémicas que cursan también 
a nivel social, cabe destacar, además, su decisivo rendimiento ético. La 
admiración, puesto que se despierta en principio antes de cualquier juicio –
antes incluso, dice Descartes, de saber si algo nos es conveniente o no (§53)– 
ofrece la oportunidad de descubrir a un individuo en su inesperada o impensada 
particularidad.

Se trata esta de una vía explorada por autores contemporáneos como 
Jacques Derrida, quien se apropia de esta primera pasión cartesiana 
incidiendo en que “da a conocer” (Derrida 1987: 454). En su particular 
lectura, Luce Irigaray la aprecia también como un “lugar de libertad entre 
sujeto y mundo”, una suerte de espacio antepredicativo que tiende un puente 
hacia el valor de los demás sin someterlos a una asimilación reductiva: 
permite –señala– el “advenimiento o el acontecimiento del otro” (Irigaray 
2010: 105 ss). Para esta autora, la admiración es el afecto de la diferencia 
y opera más concretamente como un parámetro indispensable para el libre 
juego de los géneros y la creación de una ética de la diferencia sexual. Se 
ha de observar que el gesto original cartesiano se fuerza aquí para imaginar 
un encuentro con lo femenino generador de una perspectiva normativa 
privilegiada que pretende poner fin a la tradición de subordinación de las 
mujeres (Malabou 2009: 284 ss). Pero, más allá de la propuesta de Irigaray, 
esta pasión ofrece ciertamente un hilo para seguir avanzando en el trazado 
de una cierta política de género. 

La cuestión es que la admiración puede funcionar, de hecho, como un 
dispositivo eficaz contra los prejuicios. Y en este sentido cabría reconsiderar 
la caracterización que hace Descartes de Isabel de Bohemia y que se despliega 
a lo largo de toda la correspondencia. En sus líneas, la discusión filosófica, 
que se entrelaza con reseñas personales y una continua solicitud recíproca, 
deja sobre todo constancia de un inequívoco reconocimiento intelectual. 
Pero el retrato llega a su punto álgido en la carta a la princesa que precede 
la edición de los Principia philosophiae (1644). Para situar este texto, cabe 
advertir que, además de la intención protocolaria como dedicatoria que debe 
presuponérsele, su redacción coincide con el tramo final de la polémica en la 
Universidad de Utrecht (1642-1643) provocada por el autoinvestido discípulo 
Regius, que insiste en sostener contra el criterio y las advertencias del maestro 



20 Elena Nájera

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.01

la accidentalidad de la unión alma-cuerpo. Dicho asunto, que desemboca en 
la condena teológica y académica de las propias obras de Descartes, agudiza 
en este la preocupación por definir los contornos de su pensamiento contra las 
malas exégesis y también por perfilar con cuidado la figura del nuevo filósofo 
(Antoine-Mahut 2021: 17 ss). En realidad, los Principia aspiran a ser una suerte 
de sistematización escolar de su proyecto y la carta prefacio que añade en la 
edición francesa tres años después y que contiene el esquema del árbol de la 
filosofía, un refuerzo aclaratorio18. 

En este contexto, Descartes elogia en Isabel de Bohemia unas “cualidades 
tan dignas y tan poco comunes” que resulta “un servicio a la humanidad” 
proponerlas como “ejemplo a la posteridad” (AT IX-2, 21; Descartes 1995: 3). 
Y afirma cumplir con esta tarea con el rigor del filósofo, es decir, no ofreciendo 
más que certezas alcanzadas por la experiencia y la razón. Ateniéndose a 
ello, en la carta expone que su interlocutora posee en altísimo grado las dos 
propiedades que requiere la sabiduría y que, en definitiva, como enseguida 
se destacará, coinciden con los descriptores de la generosidad: “que el 
entendimiento conozca todo lo que es bueno y que la voluntad siempre esté 
dispuesta a perseguirlo” (AT IX-2, 22; Descartes 1995: 5). Encarna por ello 
una excelencia que no es, sin embargo, accesible de manera universal, ya que, 
si bien la fuerza de voluntad sí puede ser poseída por igual por todos los seres 
humanos y de ahí que se pueda progresar siempre –en cierta medida– en el 
conocimiento, no es el caso del entendimiento. 

Este se presenta como un don natural –“el de algunos es más valioso que 
el de otros”, se precisa (AT IX-2, 22; Descartes 1995: 5)– e introduce una 
cierta jerarquía entre los espíritus. Pero para Descartes, Isabel de Bohemia por 
su solvencia tanto en matemática como en metafísica exhibe una capacidad 
intelectual absolutamente “incomparable”, como viene a probar por otra parte 
su diligente y sobre todo rápida formación. En este punto, se ha de notar que 
el autor valora como un gran mérito el que ella haya superado sus adversas 
circunstancias personales, que tienen que ver, de hecho, con la maldición de su 
sexo: “las distracciones de la Corte”, pero sobre todo “la educación que suele 
ser dada a las princesas y que las aparta por completo del estudio” (AT IX-2, 
22; Descartes 1995: 5). Luego se estimará el peso de esta observación, pero la 
conclusión que cabe retener por el momento es que, según el propio autor, solo 
ella ha comprendido adecuadamente sus escritos.

Esta suerte de heroicidad epistémica le permite a Descartes subrayar 
una diferencia intelectual que no parece relevante entre géneros, sino entre 
individuos19. Pero con ello, ante todo, consigue presentar a su corresponsal 

18   Al que habría que añadir la Lettre apologétique aux Magistrats d’Utrecht publicada por Descartes 
en 1648 también en latín y neerlandés.

19   Sobre el concepto de heroicidad epistémica y su juego en el desarrollo de la conciencia feminista, 
véase Nájera 2023.



21Pasiones, reconocimiento y género en Descartes. 
En torno a la admiración y sus excesos

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.01

como la antagonista por antonomasia del erudito escolástico, que es la figura 
científica que quiere desacreditar. Su proyecto pasa, de hecho, por habilitar 
un nuevo tipo de pensador, de sujeto de conocimiento, que declina con el 
ejemplo de Isabel de Bohemia explícitamente en femenino, resaltando, además, 
otras cualidades como belleza y juventud para extremar el contraste a todos 
los niveles, también en el mundano, con el modelo tradicional de sabio: “un 
anciano doctor” que ha empleado muchos años en su instrucción (AT IX-2, 
23; Descartes 1995: 6). Esta legitimación de su interlocutora concuerda por 
otra parte con el deseo que él mismo había declarado de llegar con sus obras al 
público de las mujeres, que consideraba menos sometido a la regla académica 
y a los vicios especulativos de la Escuela y mejor dispuesto, en consecuencia, a 
recibir una filosofía que aspiraba a ser no solo inaugural, sino accesible y útil al 
conjunto social (Carta a Vatier del 22 de febrero de 1638, AT I, 560). 

De todas formas, la admiración pública y también privada que Descartes 
expresa por Isabel de Bohemia tiene, de acuerdo con el análisis realizado, un 
alcance crítico en tanto que permite hacer inteligible en el caso de una mujer 
un proceso alternativo de subjetivación en el que, contra el habitus patriarcal 
de la época, se le concede autoridad epistémica, una autoridad epistémica, 
además, absolutamente fuera de lo común. Y en torno a este gesto transgresor 
puede rastrearse, por cierto, la lectura que hacen de esta nueva filosofía una 
serie de autoras conocidas ya en el siglo XVII como les Cartésiennes (Nájera 
2024). Y entre las que se cuenta, por supuesto, Isabel de Bohemia, que jugó 
–dicho sea de paso– un papel decisivo en la difusión póstuma del pensamiento 
cartesiano. Junto con la comprensión universal y no generizada de la razón, 
estas intelectuales asumen como clave ética irrenunciable proporcionada por 
el Discurso del método un individualismo metodológico que minimiza el 
papel en la producción de conocimiento de la tradición y de sus instituciones 
–que son las que habían excluido a las mujeres– y da sentido a la intervención 
excepcional de la princesa, que es tan digna de admiración. 

Como ya se ha indicado a propósito del texto de la dedicatoria, la 
capacidad de reconocimiento del valor extraordinario e impensado de otro 
sujeto que ofrece esta primera pasión debe enlazarse con la generosidad, que es 
para Descartes la emoción que regula la vida virtuosa. Esta articulación debería 
contribuir a afianzar un registro ético igualitario, pero esto va a ponerse en 
cuestión a propósito de un viejo tópico, el de la debilidad femenina, que la 
misma Isabel de Bohemia introduce en la conversación. El tema va a permitir 
explorar esa suerte de conciencia de género a la que el propio filósofo se había 
aproximado al aludir a los obstáculos con los que su corresponsal se había 
encontrado en su educación. 



22 Elena Nájera

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.01

4. La generosidad y la debilidad femenina

Para Descartes, la generosidad implica asumir que lo único que le 
pertenece propiamente a un individuo es la libre disposición de sus voliciones y 
que, en consecuencia, debe adoptar la resolución firme y constante de aplicarla 
bien, de acuerdo con el conocimiento de la verdad (Passions, §§48, 153). Esta 
pasión particular, que aparece al final de la enumeración ofrecida en el tratado, 
promete ante todo hacernos dueños de nosotros mismos presentando además 
una dimensión normativa explícita en tanto que clave de la virtud y remedio 
contra los posibles desórdenes afectivos (§§152, 156, 161, 211). Y precisamente 
por ello, en primera instancia, produce una máxima y legítima estima de sí, 
operando como una especie de admiración de uno mismo, del propio mérito 
moral, que no se confunde en ningún caso con el orgullo injustificado propio 
de los ignorantes y estúpidos que tienen buena opinión de sí mismos por otros 
motivos (§§149-153, 157)20. Pero, en segunda instancia, la generosidad proyecta 
esta estima también en los demás, ya que presupone que cualquier persona 
puede igualmente hacer un buen uso de su libre arbitrio (§§155-157). Como 
resultado, esta clase de humildad virtuosa, como se define asimismo en Les 
passions, suprimiría las reacciones despectivas o humillantes reproduciendo a 
nivel intersubjetivo una suerte de admiración inclusiva –podría denominarse– 
incompatible, por ejemplo, con el odio, la cólera o la envidia (§§154-156)21. 

La generosidad impone así la afirmación de una simetría básica entre 
individuos, vinculándose además con otras emociones de alcance público como 
la simpatía y el agradecimiento (§§192-193). En este sentido, puede decirse 
que es la pasión que debe acabar de modular el proceso de reconocimiento 
que pone en juego la admiración sosteniendo y estabilizando su efecto contra 
posibles representaciones excluyentes de la particularidad del otro (La Caze 
2002). Debería ser, entonces, también la clave de una vida en común buena, 
virtuosa. Sin embargo, en diferentes momentos de la correspondencia, ante 
el tenaz escepticismo de su interlocutora al respecto, Descartes contempla 
una condición que ya no puede gestionarse en primera persona del singular: 
sería necesario, dice, que la prudencia fuera “dueña de los acontecimientos” 
y todos hicieran lo que saben que deben hacer (3 de noviembre de 1645 AT 
IV, 334; Descartes 2020: 184) o, en otras palabras, que habitáramos un siglo 
en el que “las costumbres no estuviesen corrompidas” (6 de octubre de 1645, 
AT IV, 317; Descartes 2020: 77). 

20   En el §37 de la primera parte de Les Principes, Descartes ya había establecido que la principal 
perfección del ser humano es el libre albedrío y que, por tanto, es el buen uso de la voluntad lo que le 
hace digno de alabanza, AT IX-2, 40. 

21    Quienes la cultivan “como consideran que lo más importante es hacer el bien a los demás 
hombres y despreciar su propio interés, son siempre perfectamente corteses, afables y serviciales con 
el prójimo” (§156, AT XI, 447-448. Descartes 2005: 162).



23Pasiones, reconocimiento y género en Descartes. 
En torno a la admiración y sus excesos

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.01

Y el curso reflexivo de Isabel de Bohemia, reacio a confiar en cualquier 
atisbo de intelectualismo moral, se detiene precisamente en esto último: en la 
inherente opacidad de la existencia compartida. Porque ella misma –muy lejos, 
por cierto, del retiro al que le apremia el filósofo– se siente ineludiblemente 
sujeta a fatales e imprevisibles circunstancias políticas, familiares y 
personales que conciernen en gran medida a voluntades ajenas sobre las que 
nada puede hacer el propio arbitrio22. Como se advertía al principio, para ella 
el proceso de subjetivación no puede eludir una dependencia con respecto a 
otros individuos “tan poco razonables” que siempre –prosigue– le ha parecido 
mejor servirse de la experiencia que de la razón para conducirse (25 de abril 
de 1646, AT IV, 406; Descartes 2020: 198). Y su experiencia, cuya narración 
atraviesa las cartas, desmiente el ideal del dominio de sí que prescribe la 
generosidad y su promesa de una verdadera felicidad.

Por ello, su escritura genera una disonancia con respecto al categórico 
panegírico de los Principia, que Descartes concluye ponderando un 
“temperamento (tempérament) tal” que, “aunque la fortuna os someta a 
continuas injurias y parezca haber realizado todos los esfuerzos posibles para 
modificar vuestro humor no ha podido en momento alguno irritaros o abatiros” 
(AT IX-2, 23; Descartes 1995: 6). La correspondencia entre ambos abre, 
no obstante, un ámbito discursivo mucho más voluble y ambiguo en el que 
irrumpe, como se adelantaba, el tópico de la debilidad. Porque en diferentes 
momentos la princesa se describe a contrario bajo este estado a propósito, por 
ejemplo, del impacto afectivo que la desgracia de un ser querido ha tenido 
sobre la tranquilidad de su alma y la salud de su cuerpo: 

Creía que una fuerte resolución de no buscar la beatitud sino en las cosas que 
dependen de mi voluntad me tornaría menos sensible a las que me sobrevienen 
de otra parte, pero esto era antes de que la locura de uno de mis hermanos me 
haya hecho conocer mi debilidad. Pues me ha trastornado la salud del cuerpo y 
la tranquilidad del alma más que todas las desdichas que me han sobrevenido 
hasta ahora (30 de noviembre de 1645, AT IV, 335; Descartes 2020: 186).

 Antes de avanzar en la aclaración de la posición de Isabel de Bohemia, 
conviene recordar que la debilidad funciona, reformulada, como un criterio 
dentro de la nueva filosofía moral cartesiana. Ya en el Discours, se había 
concedido que entre las dos clases de espíritus de los que se compone 
mayormente el mundo se encuentran, junto a quienes carecen de suficiente 
entendimiento para distinguir lo verdadero de lo falso, quienes no pueden 
contener la precipitación de sus juicios (AT VI, 15-17). Este diagnóstico, que 
afecta al buen y firme uso de la voluntad, se mantiene en Les passions (§§48-

22   Véase sus cartas del 16 de agosto de 1645, AT IV-269; 30 de noviembre de 1645, AT IV, 337; y 
29 de noviembre de 1646, AT IV, 578-579.



24 Elena Nájera

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.01

50), en cuyas páginas, al igual que en la correspondencia (18 de mayo y 3 
de noviembre de 1645, AT IV, 123-125 y 182-185), opera la distinción entre 
estas almas débiles y las fuertes, que son las que, a cuenta de su dominio de 
sí, se dejan definir como generosas. En este punto, como ya se ha señalado, 
Descartes no contempla ninguna diferencia de género, cancelando asimismo 
la hermenéutica sexista que tradicionalmente se había aplicado a ciertos signos 
exteriores de las pasiones. 

Al llanto, por ejemplo, a su entender, solo son más proclives los niños (y 
niñas) –sobre todo por tristeza– y los viejos (y viejas) –por afecto y alegría– 
de acuerdo con una explicación que tiene que ver con la alteración y el 
volumen del flujo sanguíneo (Passions, §133; Tommasi 2020). En una carta 
a Pollot declaraba no ser de los que piensan que las lágrimas son solo cosa 
de mujeres y que para parecer valiente (homme de coeur) hay que mostrarse 
siempre sereno (enero 1641, AT III, 278). Puede seguir advirtiéndose aquí 
un claro contraste con Cureau de la Chambre, quien dentro de su binarismo 
emocional consideraba dicha manifestación como una expresión de debilidad 
exclusivamente femenina, o afeminada, propia también de la población 
infantil, además de la pobre y enferma –de todas las personas, en definitiva, 
dependientes desde el punto de vista social– (Cureau de la Chambre 1663: 
28). Pero esta adscripción a las mujeres de la propensión al llanto se 
reproduce asimismo en el texto de Regius De affectibus animi dissertatio 
(1650), en el que las sitúa entre los niños y los ancianos frente a los hombres 
adultos (Verbeek 2020: 339). La obra sobre las pasiones del discípulo quiere 
reproducir fielmente los resultados cartesianos, pero esta desviación muestra 
cómo la nueva fisiología puede seguir alojando elementos de la antigua 
narrativa misógina. 

Podría aventurarse que a la depuración de estos residuos en Les 
passions de l’âme contribuyó Isabel de Bohemia –y otras cartesianas como 
Cristina de Suecia– por cuanto la relación intelectual con ellas fue capaz de 
despertar y sostener la admiración generosa que se ha referido más arriba. Sin 
embargo, la insistencia de la princesa en su propia debilidad exige repensar 
esta autopercepción más allá de la neutralidad del planteamiento cartesiano. 
Porque, en un momento dado, sin apartarse del relato autobiográfico, advierte 
expresamente a su corresponsal de peculiaridades afectivas ligadas a las 
debilidades de su sexo:

sabed que tengo el cuerpo imbuido de una gran parte de las debilidades de 
mi sexo (faiblesses de mon sexe), que se resiente muy fácilmente de las 
aflicciones del alma, y que no tiene la fuerza de recuperarse con ella, pues es 
de un temperamento sometido a las obstrucciones y permanece en un clima que 
contribuye mucho a ello. A las personas que no pueden hacer mucho ejercicio, 
no les es precisa una larga opresión de corazón, por la tristeza, para que se les 



25Pasiones, reconocimiento y género en Descartes. 
En torno a la admiración y sus excesos

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.01

obstruya el bazo e infecte el resto del cuerpo con sus vapores… (24 mayo 1645, 
AT IV 208; Descartes 2020: 127). 

A la luz de estas líneas, el cuerpo femenino se mostraría más vulnerable a 
los efectos de las pasiones, quedando más expuesto en el combate emocional 
a sus secuelas –como los vapores, que se asociaban a difusas dolencias 
propias de las mujeres (Pellegrin 2021: 195 ss). Isabel de Bohemia moviliza 
en cualquier caso el parámetro de la diferencia sexual, poniendo a la vez 
en juego piezas del vocabulario humoralista, como la del temperamento, 
que Descartes por su parte también sigue utilizando, a pesar del ajuste 
mecanicista ya comentado. Habida cuenta de ello, podría surgir la duda de si 
en el autodiagnóstico de la princesa se reproduce o renaturaliza una suerte de 
binarismo afectivo. 

Sin embargo, se ha de notar, para empezar, que en el diálogo entre ambos 
la terminología tradicional va a redimensionarse en un sentido individual a 
partir de la observación que ella misma hace de las distintas reacciones 
somáticas que pueden constatarse en torno a una misma pasión (25 de abril 
de 1646, AT IV, 404-405). Una variación que Descartes concede apelando a 
su propia experiencia: “Creo –ejemplifica– que la tristeza quita el apetito a 
muchos. Sin embargo, puesto que siempre he sentido que en mí lo aumenta, 
me he atenido a esto” (mayo de 1646, AT IV 409; Descartes 2020: 201). El 
punto decisivo que se ha de marcar aquí es que esta idiosincrasia se debe para 
el autor a asociaciones y hábitos psicosomáticos que se van forjando a lo largo 
de la existencia. El mecanismo fisiológico se encuentra así comprometido con 
la historia de cada persona en cuyo contorno abierto y plástico se forma, en 
última instancia, el temperamento y sus inclinaciones (Meschini 2020: 101-
136). El artículo 136 de Les passions reseña en este sentido las aversiones 
particulares, “extrañas”, que les impiden a algunos individuos soportar el olor 
de las rosas o la presencia de un gato y que no resultan sino de un aprendizaje 
emocional temprano –incluso no consciente– que queda registrado en el 
cerebro: provienen únicamente –puntualiza Descartes– de que al comienzo de 
su vida se sintieron muy afectados por objetos semejantes, o bien de que han 
compartido el sentimiento de su madre, que lo sufrió cuando estaba encinta” 
(AT XI, 428-429; Descartes 2005: 148)23. 

Así pues, el devenir afectivo se descubre moldeado, condicionado, por 
una contingencia biográfica que siempre está, no obstante, entrelazada –cabe 
subrayar e insistir frente al filósofo– con circunstancias que tienen que ver 
con los demás. Sin entrar en los detalles del tratado cartesiano, en La política 

23   Concluye Descartes en este mismo artículo que “existe tal vinculación entre nuestra alma y 
nuestro cuerpo que, cuando hemos unido alguna vez un acto corporal con un pensamiento, en lo 
sucesivo ya no se nos presenta nunca uno sin el otro, y no siempre se unen los mismos actos a los 
mismos pensamientos”. Véase también §107.



26 Elena Nájera

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.01

cultural de las emociones Sara Ahmed considera sugerente su planteamiento 
en tanto que, a su entender –y como ya se señalaba más arriba a propósito de 
la admiración–, muestra que las cosas no incitan pasiones diversas porque sean 
cosas diversas, sino por las diversas maneras en que nos parezcan beneficiosas 
o dañinas, en que nos afecten. Por ello las emociones no están simplemente 
ya en el objeto ni en el sujeto, sino en la lectura del contacto entre ambos. 
Pero para esta autora lo que interviene de manera ineludible en dicha lectura 
son las prácticas sociales y culturales (Ahmed 2017: 26 ss). Y a la luz de esto 
justamente se ha de terminar de resolver el asunto de la debilidad femenina que 
cruza el diálogo entre Descartes e Isabel de Bohemia.

La cuestión es que el filósofo también recurre a este tópico, aunque en una 
carta a Huygens y para desmentirlo a propósito de Cristina de Suecia, a la que 
confiesa admirar y reverenciar cada día más por ser “dueña de todas sus pasiones” 
(absolument maîtresse de toutes ses passions) manteniéndose completamente 
alejada así –precisa– de todas las “debilidades propias de su sexo” (toutes les 
faiblesses de celles de son sexe) (4 de diciembre de 1649, AT V, 610). Se trata 
de la única ocasión en la que utiliza esta fórmula, sancionándola de hecho para 
marcar una excepción. Porque en las últimas líneas que le escribe a Isabel de 
Bohemia desde la corte de Estocolmo, el mérito de la reina se anota directamente 
como generosidad y fuerza de espíritu, además de –en otra hipérbole– como “una 
dulzura y una bondad que obligan a entregarse enteramente a su servicio a todos 
los que aman la virtud y tienen el honor de acercársele” (9 de octubre de 1649, AT 
V, 429-430; Descartes 2020: 275). Descartes –sin salir de los lugares comunes– 
añade también que confía en que no haya celos entre ambas. Pero, a vuelta de 
correo, la corresponsal arguye que, lejos de ello, semejante ejemplo de excelencia 
le lleva precisamente a estimarse a sí misma un poco más, puesto que “libera a 
nuestro sexo”, concluye, “de la imputación de imbecilidad y debilidad (imbecilité 
et faiblesse)” hecha por los pedantes señores filólogos (4 de diciembre de 1649, 
AT V, 452; Descartes 2020: 277). 

A tenor de esta declaración, y a pesar de la ambigüedad que puede asomar 
en el autorretrato de Isabel de Bohemia en torno a este estereotipo –y de la que 
no puede excluirse una cierta ironía (Shapiro 2007: 42)–, sus consideraciones, 
a propósito también de Cristina de Suecia, tienen un efecto vindicativo. Por 
ello, antes que en retener algún tipo de esencialización de lo femenino, están 
interesadas en señalar la vigencia de unas pautas hermenéuticas prejuiciosas 
que el enfoque de la filosofía cartesiana contribuye, como se ha indicado, a 
neutralizar emplazando la vida afectiva virtuosa fuera del esquema humoralista 
misógino que se arrastraba desde la antigüedad. Sin embargo, el uso informal 
que hace Descartes de la debilidad femenina al margen del intercambio epistolar 
con la princesa permite constatar la prolongación de una inadvertida retórica 
de la excepcionalidad, igualmente presente en la semblanza que le dedica a 



27Pasiones, reconocimiento y género en Descartes. 
En torno a la admiración y sus excesos

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.01

ella, lo que exige una última exploración de la política de género hilvanada en 
el marco de su teoría de las pasiones. Se trata, entonces, de valorar para acabar 
el resultado del ejercicio de admiración realizado por el autor sopesando su 
exceso y su capacidad para hacerse cargo de las condiciones específicas que 
ciñen el reconocimiento de las mujeres y median su visibilidad.

5. El exceso de la admiración y la excepcionalidad

No sería demasiado arriesgado aventurar que Isabel de Bohemia y 
Descartes compartirían la impresión pesimista sobre el progreso de unas 
costumbres que, entre otras insuficiencias, excluían a las mujeres de los ámbitos 
oficiales de educación y producción de saber. De ahí, tanto la queja de aquella 
por la maldición de su sexo, que estrechaba su libertad de estudio y acción, 
como el sin duda comprometido elogio público por parte de este del mérito que 
representaba sobreponerse a dichos obstáculos. Sin embargo, no forma parte 
de los intereses del filósofo avanzar a partir de este punto en la crítica de los 
límites que las prácticas culturales y sociales introducen en la configuración 
de la subjetividad, pues su propuesta moral –para el vrai homme, recuérdese– 
va a seguir reproduciendo un gesto de desvinculación. La admiración y la 
generosidad aspiran ciertamente a fundar relaciones entre individuos más 
simétricas, pero el rendimiento de ambas pasiones de cara a la revisión del 
orden de género es moderado y su puesta en juego en torno al caso de Isabel de 
Bohemia, problemática. 

Valiéndose de la primera, Descartes consigue ejemplificar un nuevo modelo 
de filósofo que se contrapone al prototipo escolástico –a los filólogos pedantes 
y misóginos que reprueba la princesa en su última carta. Y este movimiento 
permite, como se ha destacado, universalizar la autoridad epistémica al margen 
de la diferencia sexual. Sin embargo, cabe subrayar que el retrato –así como las 
pinceladas recuperadas a propósito de Cristina de Suecia– no logra deshacerse 
de la retórica de la excepcionalidad que ha acompañado históricamente la 
recepción de la figura de la estudiosa o sabia y que tanto ha dificultado la 
normalización de su presencia en el imaginario colectivo (Nájera 2023). El 
propio filósofo ya había advertido (Passions, §78) que, aunque la admiración 
no tiene pasión contraria y su ausencia equivale a ignorancia, corre el riesgo de 
caer en el exceso del asombro o estupor (étonnement), incurriéndose así en una 
curiosidad que podría reducir la representación del otro o la otra a lo insólito 
o anecdótico, como sugieren precisamente las reseñas que hace Descartes de 
la reina y de la princesa. Porque, en cualquier caso, la admiración, a pesar del 
margen de descubrimiento que le concede el autor –para que pueda acontecer 
el otro, como aprecia Irigaray–, mantiene una continuidad con la experiencia 



28 Elena Nájera

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.01

acumulada tanto individual como colectiva y traslada siempre, implícitamente, 
ciertos sesgos. Por ello, su expresión hiperbólica en el caso de ambas 
intelectuales es indicativa de un déficit estructural de reconocimiento impuesto 
por unos patrones de comprensión social que bloquean la inteligibilidad de las 
mujeres como sujetos epistémicos.

Ciertamente, para Descartes la generosidad, que proyecta la posibilidad 
de la autonomía en los demás, da, como se ha visto, la clave de una suerte de 
admiración inclusiva que se ejerce, no obstante, desde una posición desapegada. 
Y aquí afloran justamente las reservas de Isabel de Bohemia, que cuestiona la 
eficacia de esta mirada, que al fin y al cabo, a pesar de su capacidad para reparar 
en el otro de manera no instrumental, se repliega a la propia conciencia. Por ello, 
en la discusión que se entabla en la correspondencia desecha como condición 
suficiente de la verdadera felicidad el buen uso del libre arbitrio –que, según le 
anima su interlocutor, “incluso rodeados de los más tristes accidentes y de los 
más acuciantes dolores” podamos encontrar contento (6 de octubre de 1645, 
AT IV, 315; Descartes 2020: 176)–. Descartes acaba interiorizando la fuente del 
valor moral y hace por ello de la maîtrise de soi que de esta forma se afianza 
lo más admirable, como puntualizaba a propósito de Cristina de Suecia. Sin 
embargo, apelando a su propia experiencia, que, como se ha podido observar, 
acusa inevitablemente la relación con los demás, Isabel de Bohemia refuta este 
régimen afectivo –de claro trasunto estoico– que atenúa la significación de todo 
lo que excede la inalienable –y soberana– capacidad de juicio a la que deben 
sujetarse las pasiones (25 de abril de 1646, AT IV, 404; Descartes 2020: 197). 

La admiración que detiene su atención es una admiración extrovertida, 
desplazada a las circunstancias que condicionan una subjetivación que se sabe 
siempre situada, en medio de la vida compartida. En su respuesta a la carta sobre 
la reina que le envía Descartes, de lo que dice maravillarse, por ejemplo, es de 
que esta, dadas sus obligaciones, pueda emplearse en el estudio (AT V, 452). 
Y en otros momentos, como se ha comentado ya, expone asimismo en primera 
persona los compromisos que a ella misma le impiden seguir las enseñanzas 
de su interlocutor y aplicar esa hermenéutica de la desvinculación en la que se 
inscribe en última instancia el dominio de sí (10/20 de junio de 1643, AT III, 
683; 30 de septiembre de 1645, AT IV, 301). No admite por ello la suerte de 
distanciamiento al que el filósofo le insta cuando resuelve que a los asuntos 
públicos no hay que dedicarles demasiada atención después de todo, pudiendo 
satisfacerse con una gestión convencional y conservadora, ya que solo afectan 
al aspecto exterior de nuestras acciones (6 de octubre de 1645, AT IV, 316; 
Descartes 2020: 176; Passions, §206). Del asombro de Isabel de Bohemia 
no escapa, en cambio, el embrutecimiento de un mundo intersubjetivo que, 
lejos de ser fácilmente compatible con mecanismos de reconciliación, activa 
constantemente formas de dominación, de daño –un mundo en el que pueden 



29Pasiones, reconocimiento y género en Descartes. 
En torno a la admiración y sus excesos

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.01

encontrarse, como ella misma recalca, muchas “personas con el designio y el 
poder de dañar, y pocas que tengan el uno o el otro de servir” (30 de noviembre 
de 1645, AT IV-337; Descartes 2020: 187)–. Y en este contexto, los sujetos 
se ven expuestos a un proceso de identificación agónico y permeable a las 
dinámicas de poder que es constitutivamente inestable y en el que la visibilidad 
no está asegurada de igual manera para todos y todas.

6. A modo de conclusión. El riesgo de la invisibilidad

En resumidas cuentas, para Isabel de Bohemia la contingencia biográfica 
y la dependencia que esta evidencia con respecto a los demás –entre los que 
se cuentan esos otros individuos poco razonables– no se deja relativizar ni 
aminorar. Y por ello en su escritura irrumpe el cuerpo y la debilidad narrados 
en femenino. Como se ha ido exponiendo a lo largo del recorrido realizado, 
las pasiones no tienen género en el marco descriptivo y ético delineado por 
Descartes, pero las resistentes intervenciones de su corresponsal permiten abrir 
un hilo reflexivo sobre el borrado que esta neutralidad puede ejercer sobre 
las condiciones particulares de subjetivación de ciertas personas o grupos y, 
más concretamente, de las mujeres. El racionalismo universalista en el que se 
apoyan las cartesianas para constituirse como yoes epistémicos puede entrañar, 
precisamente por su abstracción, el riesgo de difuminar las coordenadas sociales 
y culturales en las que se gestiona el reconocimiento y, por tanto, el riesgo de 
opacar las asimetrías que estas distribuyen (Harth 1992: 3ss; Lloyd 1984: 38 
ss). De la misma forma, por otra parte, que el mecanicismo sortea las diferencias 
corporales y deja sin problematizar su semantización y resemantización, que 
siempre se realiza en contexto. Se trata de la paradójica invisibilidad que puede 
administrar el discurso igualitarista si no se hace consciente de los sesgos 
estructurales que median la conceptualización de unos sujetos por parte de otros 
y que se reproducen de manera impensada en la retórica de la excepcionalidad. 

En su tratado, Descartes había contemplado como remedio para moderar 
los excesos del asombro entrenar y ampliar la mirada, ejercitarse en la 
consideración de todas aquellas cosas que pudieran parecer más infrecuentes 
y extrañas (§76). Y en este sentido, en lo que respecta a la política de género 
que aquí se ha rastreado, dicho trabajo epistémico habría de repercutir sobre 
todo en la ilustración de la conciencia compartida, de tal manera que la 
posición de pensadora e intelectual que defiende tan encomiablemente Isabel 
de Bohemia resultara más inteligible a nivel social y cultural. La suerte de 
heroicidad epistémica que Descartes pondera en ella no deja de traslucir así una 
confianza excesiva en el individualismo metodológico. Este tiene sin duda un 
rendimiento crítico contra las rutinas hermenéuticas prejuiciosas que impone la 



30 Elena Nájera

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.01

tradición, pero se presenta insuficiente para introducir cambios significativos en 
las representaciones colectivas. Más atenta a esto, la princesa le puntualizaba a 
su corresponsal que la admiración expresada por él a Cristina de Suecia distaba 
de suscitarle envidia alguna. Esta última pasión quedaba descrita por el filósofo 
como una especie de tristeza proveniente de juzgar a una persona indigna de 
un bien (§62), emoción que no tiene cabida en el juicio generoso que hace 
Isabel de Bohemia de la reina. Bien al contrario, ella consideraba que dicha 
admiración redundaba en su propia estima de sí en la medida en que facilitaba 
el reconocimiento público de la autoridad intelectual de las mujeres y resultaba, 
por tanto, más eficaz para revisar y modificar los esquemas de comprensión 
misóginos que denuncia en su reflexión. 

Cabría concluir entonces que la posición de Isabel de Bohemia incorpora 
una conciencia de alcance feminista capaz de advertir que la vida afectiva en 
la que se despliega la admiración no puede abstraerse de lo que ocurre en el 
espacio de la existencia compartida ni de las prácticas de exclusión que la 
recorren y que tienen, sin duda, un sesgo de género. La problematización que 
introduce en su diálogo con Descartes permite en definitiva dirigir, y actualizar, 
el estudio de las pasiones también en esta dirección. 



31Pasiones, reconocimiento y género en Descartes. 
En torno a la admiración y sus excesos

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.01

Bibliografía:

Agostini, Igor (2020). “Verso una ridefinizione del lessico scolastico-cartesiano 
delle passioni”. Giulia Belgioioso y Vincent Carraud (ed.). Les Passions 
de l’âme et leur réception philosophique. Turnhout: Brepols Publishers. 

Ahmed, Sara (2017). La política cultural de las emociones. México: Universidad 
Nacional Autónoma de México

Andrault, Raphäele, Buchenau, Stefanie, Crignon, Claire y Rey, Anne-Lise 
(ed.) (2014). Médecine et philosophie de la nature humaine de l’âge 
classique aux Lumières. Paris: Classiques Garnier.

Antoine-Mahut, Delphine (2021). L’autorité d’un canon philosophique. Le cas 
Descartes. Paris: Vrin.

Aristóteles (1994a). Metafísica, Madrid: Gredos. 
Aristóteles (1994b). Política. Madrid: Alianza.
Bitbol-Hesperies, Annie (2020). “De toute la nature de l’homme : de l’Homme 

à la Description du corps humain, la physiologie des Passions de l’ame 
et ses antécédents médicaux”. Giulia Belgioioso y Vincent Carraud (ed.). 
Les Passions de l’âme et leur réception philosophique. Turnhout: Brepols 
Publishers.

Cureau de la Chambre, Marin (1662). Les charactères des passions, I. Paris: 
J. d’Allin.

Cureau de La Chambre, Marin (1663). Les charactères des passions, V. 
Amsterdam: A. Michel.

Cureau de La Chambre, Marin (1669). L’art de connaître les hommes, livre I. 
Amsterdam: Jacques Le Jeune. 

Darmon, Albert (1985). Les corps immatériels. Esprits et images dans l’oeuvre 
de Marin Cureau de la Chambre. Paris: Vrin. 

Derrida, Jacques (1987).  “Admiration de Nelson Mandela ou Les lois de la 
réflexion”. Psyché. Inventions de l’autre. Paris: Galilée.

Descartes, René (1995). Los principios de la filosofía, Madrid: Alianza 
Universidad (trad. de G. Quintás).

Descartes, René (1996). Oeuvres complètes, 11 vols. (Charles Adam & Paul 
Tannery eds.). Paris: Vrin.

Descartes, René (1999). Œuvres philosophiques, II (ed. de F. Alquié). Paris: 
Garnier.

Descartes, René (2005). Las pasiones del alma. Madrid: Biblioteca Nueva 
(trad. de J. Pacho).

Descartes, René (2020). Correspondencia sobre la moral y la libertad, Madrid: 
Tecnos (trad. de P. Lomba).



32 Elena Nájera

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.01

Dumora, Florence (2009). “Topologie des émotions.  Les Caractères des 
passions  de Marin Cureau de La Chambre”. Littératures classiques, 
2009/1 (N° 68), 161-175. DOI: 10.3917/licla.068.0161. 

Harth, Erica (1992). Cartesian Women. Versions and subversions of rational 
discourse in the Old Regime. New York: Cornell University Press.

Irigaray, Luce (2010). “La admiración (Lectura de Descartes. Las pasiones del 
alma, art. 53)”. Ética de la diferencia sexual. Castellón: Ellago. 

La Caze, Marguerite (2002). “The Encounter between Wonder and Generosity”. 
Hypatia 17 (3):1-19.

Lloyd, Genevieve (1984). The Man of Reason. Male and Female in Western 
Philosophy. London: Methuen.

Malabou, Catherine (2009). “El sentido de lo femenino: sobre la admiración y 
la diferencia sexual”. Lectora, 15: 281-299.

Meschini, Franco A. (2020). “Les Passions de l’âme, un testo stratificato: 
l’influenza di Elisabetta”. Giulia Belgioioso y Vincent Carraud (ed.). 
Les Passions de l’âme et leur réception philosophique. Turnhout: Brepols 
Publishers.

Nájera, Elena (2003). Del ego cogito al vrai homme. La doble mirada de 
Descartes sobre el ser humano. Valencia: Universidad Politécnica de 
Valencia.

Nájera, Elena (2024). “Ampliando el canon del cartesianismo. Una vía de 
aproximación a les Cartésiennes”. Noemí Sanz Merino (ed.). Mujeres en 
la filosofía. Madrid: Sindéresis.

Nájera, Elena (2023). “Heroicidad epistémica y conciencia feminista. Una 
reflexión a partir de los casos de Christine de Pizan y sor Juana Inés de 
la Cruz”. Isegoría, (69), e15. https://doi.org/10.3989/isegoria.2023.69.15

Pellegrin, Marie-Frédérique (2020). Pensées du corps et différences des sexes à 
l’époque moderne, Descartes, Cureau de la Chambre, Poulain de la Barre 
et Malebranche. Paris: ENS Éditions. 

Pellegrin, Marie-Frédérique (2021). “The Feminine Body in the Correspondence 
Between Descartes and Elisabeth”. Ebbersmeyer, Sabrina & Hutton, Sarah 
(eds.). Elisabeth of Bohemia (1618-1680): A Philosopher in her Historical 
Context. Cham: Springer. 

Pellegrin, Marie-Frédérique (2022). “Le sexe des mœurs”.  Marine 
Bedon  et  Jacques-Louis Lantoine (ed.). L’homme et la brute au XVIIe 
siècle. Lyon: ENS Éditions. 

Perler, Dominik (2020). “Classifying the Passions: Descartes and his Scholastic 
Background”. Giulia Belgioioso y Vincent Carraud (ed.). Les Passions de 
l’âme et leur réception philosophique. Turnhout: Brepols Publishers.



33Pasiones, reconocimiento y género en Descartes. 
En torno a la admiración y sus excesos

Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, año 27, nº 60.
Tercer cuatrimestre de 2025. Pp. 11-33.  ISSN 1575-6823  e-ISSN 2340-2199  https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2025.i60.01

Sánchez Berrocal, Alejandro (2017). “Fisiognomía, pasiones del alma y 
valoración moral. Una aproximación a Marin Cureau de La Chambre 
y René Descartes”.  Ingenium. Revista Electrónica de Pensamiento 
Moderno y Metodología en Historia de las Ideas, 11, 135-150. https://doi.
org/10.5209/INGE.58306. 

Shapiro, Lisa (2007). The Correspondence between Princess Élisabeth of 
Bohemia and René Descartes. Chicago: University of Chicago Press.

Talon-Hugon, Carole (2002). Descartes ou les passions rêvées par la raison. 
Essai sur la théorie des passions de Descartes et de quelques-uns de ses 
contemporains. Paris: Vrin.

Tommasi, Francesco V. (2020). “Signes exterieurs des passions et caracteristique 
anthropologique: de Descartes a Kant”. Giulia Belgioioso y Vincent 
Carraud (ed.). Les  Passions de l’âme  et leur réception philosophique. 
Turnhout: Brepols Publishers.

Vegetti, Mario (1981). Los orígenes de la racionalidad científica. Barcelona: 
Península.

Verbeek, Theo (2020). “Une réaction peu connue aux Passions de l’âme: Regius 
et Descartes”. Giulia Belgioioso y Vincent Carraud (ed.). Les Passions de 
l’âme et leur réception philosophique. Turnhout: Brepols Publishers.




