
1 

Inteligencia artificial, conciencia humana y salud mental 

Artificial intelligence, human consciousness, and mental health 

Verónica Cintrón 
vcintron@unphu.edu.do | https://orcid.org/0009-0005-4332-953X 

Dirección de Investigación, Universidad Nacional Pedro Henríquez Ureña 

Fecha de recepción: 9 de abril de 2025 
Fecha de aceptación: 21 de abril de 2025 
Fecha de publicación: 1 de julio de 2025 

Favor citar este artículo de la siguiente forma: 
Cintrón, V. (2025). Inteligencia artificial, conciencia humana y salud mental. AULA Revista de Humanidades y Ciencias Sociales, 71  (2), (9) 
https://doi.org/10.33413/aulahcs.2025.71i2.422 

RESUMEN 

Este artículo explora la relación entre inteligencia artificial (IA) y conciencia humana desde una mirada crítica, 
simbólica y transpersonal, con énfasis en su uso dentro del campo de la salud mental. A partir del análisis de distintas 
tecnologías —como chatbots conversacionales, aplicaciones de escritura introspectiva y herramientas de regulación 
emocional— se reflexiona sobre cómo estas interfaces, aunque carentes de conciencia, pueden facilitar procesos de 
autoobservación, organización emocional y conexión con el mundo interno, siempre que sean utilizadas con 
sensibilidad psicológica, intención ética y claridad simbólica. También se examinan sus límites: la simulación de 
empatía, la automatización de lo introspectivo y el riesgo de dependencia simbólica. Lejos de idealizar o rechazar 
estas herramientas, el artículo propone comprenderlas como posibles acompañantes simbólicos en procesos de 
transformación, invitando a un uso más consciente y humano de la tecnología. 

Palabras clave: conciencia, inteligencia artificial, psicología transpersonal, salud mental,  tecnología reflexiva. 

https://orcid.org/0009-0005-4332-953X
https://doi.org/10.33413/aulahcs.2025.71i2.422


INTELIGENCIA ARTIFICIAL, CONCIENCIA HUMANA Y SALUD MENTAL                                                                                       2     

                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 

 
 

AULA, Revista de Humanidades 
y Ciencias Sociales 

 
 

ABSTRACT 

This article explores the relationship between artificial intelligence (AI) and human consciousness 
from a critical, symbolic, and transpersonal perspective, with an emphasis on its use within the 
field of mental health. Through the analysis of various technologies—such as conversational 
chatbots, introspective writing applications, and emotional regulation tools—it reflects on how 
these interfaces, although lacking consciousness, can facilitate processes of self-observation, 
emotional organization, and connection with the internal world, provided they are used with 
psychological sensitivity, ethical intention, and symbolic clarity. It also examines their limits: the 
simulation of empathy, the automation of introspection, and the risk of symbolic dependency. Far 
from idealizing or rejecting these tools, the article proposes understanding them as potential 
symbolic companions in processes of transformation, inviting a more conscious and humane use 
of technology. 

Keywords: artificial intelligence, consciousness, mental health, reflective technology,transpersonal psychology. 

 

Introducción 
La conciencia humana ha sido objeto de 
estudio y contemplación a lo largo de la 
historia: desde las tradiciones espirituales 
ancestrales hasta la neurociencia 
contemporánea. Pero hoy, la pregunta —¿qué 
es la conciencia y cómo la cultivamos?— se 
cruza con un fenómeno inesperado: la 
inteligencia artificial. En este artículo, me 
propongo explorar cómo estas tecnologías 
pueden interactuar con nuestros estados de 
conciencia y qué implicaciones tiene esto 
para la práctica terapéutica y el desarrollo 
humano. 

La intersección entre inteligencia 
artificial (IA) y salud mental es un territorio 
emergente, cargado de posibilidades 
técnicas, dilemas éticos y profundas 
implicaciones simbólicas. En los últimos 
años, el crecimiento exponencial de 
tecnologías conversacionales —como 
asistentes virtuales, chatbots terapéuticos o 
aplicaciones de autorreflexión emocional— 
ha transformado silenciosamente la forma en  

 
que muchas personas acceden a apoyo 
psicológico, exploran su mundo interno o 
buscan sentido en momentos de crisis. 
Diversos estudios ya han documentado el 
potencial de estos sistemas para aliviar 
síntomas leves de ansiedad o depresión, 
especialmente en contextos donde el acceso a 
atención psicológica tradicional es limitado 
(Fitzpatrick et al., 2017).  

Estamos atravesando un momento de 
cambio cultural, donde la inteligencia 
artificial ya no se percibe solo como una 
herramienta técnica, sino como algo que 
empieza a formar parte de cómo nos 
relacionamos, cómo sentimos y cómo 
pensamos sobre nosotros mismos. Y, sin 
embargo, todavía se habla poco sobre lo que 
estas interacciones significan a nivel 
simbólico, psicológico o existencial. Para 
poder comprender realmente lo que está 
ocurriendo, necesitamos una mirada más 
amplia — una que conecte la tecnología con 



INTELIGENCIA ARTIFICIAL, CONCIENCIA HUMANA Y SALUD MENTAL                                                                                       3     

                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 

 
 

AULA, Revista de Humanidades 
y Ciencias Sociales 

 
 

la psicología, la fenomenología, la ética y 
también con lo espiritual. 
En particular, la psicología transpersonal —
por su enfoque en la conciencia, la 
transformación y el sentido— ofrece 
herramientas conceptuales y prácticas para 
reflexionar sobre estas nuevas formas de 
acompañamiento. Esta discusión toca 
aspectos centrales de nuestra experiencia 
humana: la necesidad de ser escuchados, de 
narrarnos, y de encontrar formas de mirarnos 
a nosotros mismos desde nuevos ángulos. 

La psicología transpersonal es una 
corriente psicológica que amplía el enfoque 
tradicional de la psicología al incluir 
dimensiones espirituales, místicas y 
trascendentes de la experiencia humana. Más 
allá del funcionamiento del ego o la conducta 
observable, esta perspectiva se interesa por 
los estados ampliados de conciencia, las 
experiencias de unidad, la creatividad 
profunda y los procesos de transformación 
interior. Según Walsh y Vaughan (1993), la 
psicología transpersonal “se ocupa del 
estudio de la experiencia humana más allá del 
yo individual, incluyendo estados de 
conciencia extraordinarios, vivencias de 
conexión con lo sagrado y potenciales de 
desarrollo aún no integrados en el modelo 
psicológico convencional”. 

Este trabajo se sitúa en un espacio que 
muchas veces queda fuera del análisis: entre 
lo clínicamente efectivo y lo que genera 
sentido en la experiencia del usuario. La 
propuesta es ampliar la forma en que 
pensamos estas herramientas, reconociendo 
que la relación entre conciencia humana e 
inteligencia artificial no puede reducirse a lo 
funcional. También necesitamos 
preguntarnos qué ocurre en nosotros cuando 

interactuamos con ellas: qué proyectamos, 
qué nos reflejan, qué despertamos y qué 
dejamos de lado. 

 
Estado de arte 
Aunque la introducción de inteligencia 
artificial en el campo de la salud mental es 
relativamente reciente, su desarrollo ha sido 
acelerado. Herramientas como Woebot, 
Replika, Wysa y otros sistemas de apoyo 
conversacional, han captado el interés de 
investigadores, clínicos y usuarios por igual. 
La mayoría de los estudios existentes se 
enfocan en medir la eficacia de estas 
herramientas en la reducción de síntomas 
leves de ansiedad y depresión, utilizando 
principalmente enfoques basados en la 
terapia cognitivo-conductual (CBT) y 
modelos de intervención breve (Fitzpatrick et 
al., 2017). 

Sin embargo, este cuerpo de literatura 
tiende a abordar la IA como un recurso 
técnico o clínico. A menudo, el foco está 
puesto en los resultados visibles —la 
reducción de síntomas, la frecuencia de uso, 
la satisfacción del usuario— pero se deja de 
lado una pregunta central: ¿qué tipo de 
vínculo se genera en estas interacciones? 
Poco se explora el impacto simbólico o 
afectivo que estas tecnologías pueden tener, 
ni lo que representan para quienes las usan en 
términos de identidad, autoimagen o 
construcción de sentido. 
Autoras como Sherry Turkle (2011) han 
criticado el entusiasmo por las “máquinas 
empáticas”, señalando que, aunque simulen 
comprensión, no poseen la capacidad de 
responder desde la vulnerabilidad o la 
conciencia real. Aquí aparece una paradoja 
importante: una persona puede verse 



INTELIGENCIA ARTIFICIAL, CONCIENCIA HUMANA Y SALUD MENTAL                                                                                       4     

                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 

 
 

AULA, Revista de Humanidades 
y Ciencias Sociales 

 
 

emocionalmente impactada por una 
tecnología que, en realidad, no siente nada. El 
problema no está solo en la herramienta, sino 
en la falta de marcos que nos ayuden a 
entender esta interacción como algo que 
también tiene un peso simbólico y relacional. 

Desde la filosofía de la mente y la 
ética tecnológica, autores como John Searle 
(1980) y Thomas Metzinger (2003) han 
argumentado que no podemos atribuir 
conciencia a sistemas artificiales, ya que 
procesar información no es lo mismo que 
tener una experiencia vivida. Pero desde una 
mirada fenomenológica o transpersonal, la 
pregunta cambia: ya no se trata de si la IA 
tiene conciencia, sino de cómo influye en la 
nuestra. Todavía hay pocos estudios que 
aborden estas experiencias como vínculos 
con carga simbólica, o que analicen su 
impacto más allá de lo funcional. 

El diseño de experiencias 
emocionales asistidas por IA —como en 
algunos prototipos de escritura guiada o 
diarios emocionales automatizados— abre 
una puerta para pensar estas herramientas 
como estructuras externas que ayudan a 
organizar, reflejar o incluso narrar el mundo 
interno.  
 
Conciencia humana 
La conciencia humana es uno de los temas 
más complejos y misteriosos del pensamiento 
moderno. A lo largo de la historia, ha sido 
explorada desde múltiples disciplinas: la 
filosofía, la psicología, la espiritualidad y, 
más recientemente, la neurociencia. Aunque 
no existe una definición única, puede 
entenderse como la capacidad de 
experimentar, percibir, reflexionar y tener 
una sensación de sí mismo (Chalmers, 1996). 

Es decir, no solo pensar, sino saber que 
pensamos; no solo sentir, sino sentir que 
sentimos. 

Se han diferenciado los llamados 
“problemas fáciles” de la conciencia —por 
ejemplo, explicar cómo el cerebro procesa 
estímulos sensoriales o cómo toma 
decisiones— del llamado “problema difícil”: 
¿por qué esos procesos van acompañados de 
una experiencia subjetiva? (Chalmers, 1996). 
Una inteligencia artificial puede procesar 
información sobre el color rojo, identificar 
una rosa, describirla, incluso simular una 
respuesta empática, pero no puede sentir lo 
que es ver una flor, olerla, ni mucho menos 
evocar una memoria emocional asociada 
porque no hay un “alguien” viviendo esa 
experiencia. 

La neurociencia ha avanzado en el 
mapeo de funciones cognitivas relacionadas 
con la atención, la emoción o la memoria. Sin 
embargo, no ha logrado explicar cómo se 
pasa del funcionamiento cerebral al 
fenómeno de la experiencia consciente. 
¿Cómo un sistema físico produce la vivencia 
interna de estar vivo? Autores como Nagel 
(1974) lo han formulado como la pregunta 
sobre “cómo es ser algo”, mientras que otros, 
como Antonio Damasio (2010), han sugerido 
que la conciencia surge de una integración 
compleja entre el cuerpo, la emoción y la 
narrativa del yo. Este enfoque plantea que la 
conciencia no es una consecuencia 
automática de la actividad mental, sino una 
experiencia que involucra al cuerpo y a la 
construcción de sentido, y que no puede 
explicarse únicamente en términos de 
procesamiento de información. 

Este enfoque plantea preguntas 
fundamentales sobre los límites de la 



INTELIGENCIA ARTIFICIAL, CONCIENCIA HUMANA Y SALUD MENTAL                                                                                       5     

                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 

 
 

AULA, Revista de Humanidades 
y Ciencias Sociales 

 
 

inteligencia artificial. Aunque las tecnologías 
actuales pueden simular lenguaje natural, 
analizar emociones e incluso sostener 
conversaciones coherentes, carecen de 
vivencia subjetiva. Por eso, más allá de lo 
técnico o funcional, la pregunta que nos 
interesa aquí es de otra índole: ¿qué ocurre en 
el ser humano cuando establece un vínculo 
simbólico o reflexivo con una herramienta 
que no siente? Y, más aún: ¿puede ese 
vínculo activar procesos que profundicen su 
relación consigo mismo?  

En contraste con las perspectivas que 
entienden la conciencia como algo que surge 
únicamente del funcionamiento cerebral, la 
psicología transpersonal ofrece una visión 
más amplia y experiencial. Desde esta 
perspectiva, la conciencia es comprendida 
como un campo dinámico y 
multidimensional, capaz de expandirse, 
fragmentarse, reorganizarse y transformarse. 
No es solo una propiedad de la mente, sino 
una cualidad del ser que puede cultivarse y 
profundizarse. 

Stanislav Grof (1985), a partir de su 
trabajo clínico con estados no ordinarios de 
conciencia, sostuvo que la experiencia 
humana no se limita a la historia personal, 
sino que abarca dimensiones más amplias. 
Para Grof, la conciencia puede acceder a 
contenidos arquetípicos, espirituales, 
perinatales o transpersonales, que tienen un 
potencial curativo cuando son integrados con 
apoyo adecuado. Estas experiencias, lejos de 
ser patológicas, forman parte del proceso 
natural de transformación del psiquismo 
humano. 

Carl Jung (1961) planteó que la 
conciencia se desarrolla a través de un 
proceso de individuación, en el que la 

persona va reconociendo aspectos más 
auténticos de sí misma, más allá de las 
máscaras sociales y los mecanismos 
inconscientes. En este proceso, el símbolo 
cumple un rol fundamental: conecta lo 
consciente con lo inconsciente.   

Múltiples tradiciones contemplativas 
—como el budismo, el sufismo, el 
misticismo cristiano o el yoga— han 
enseñado durante siglos que la conciencia 
puede desarrollarse a través de prácticas 
como la atención plena, la contemplación, la 
compasión o la entrega. Desde estas 
perspectivas, la conciencia se entiende como 
algo dinámico, que se desarrolla a través de 
la atención, la disposición interna y la 
práctica constante. 

Esta mirada profunda cobra especial 
relevancia en el ámbito de la salud mental. 
Muchas veces, los síntomas psicológicos 
como la ansiedad, la depresión o la 
disociación no son solo indicadores clínicos, 
sino señales de un desequilibrio en la forma 
en que una persona se relaciona con su 
conciencia, consigo misma y con lo 
significativo. Desde esta perspectiva, 
acompañar un proceso terapéutico no es 
simplemente aliviar el malestar, sino facilitar 
un camino de reconexión con el mundo 
interno: con lo que ha sido negado, con lo que 
está emergiendo, y con lo que busca 
integrarse. 
Esta concepción de la conciencia como 
proceso vivo y expandible permite 
preguntarnos con mayor profundidad: ¿es 
posible que una inteligencia artificial —aun 
sin tener conciencia— pueda facilitar 
prácticas o experiencias que promuevan ese 
despertar interior? ¿Puede organizar el 
discurso emocional, reflejar símbolos, o 



INTELIGENCIA ARTIFICIAL, CONCIENCIA HUMANA Y SALUD MENTAL                                                                                       6     

                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 

 
 

AULA, Revista de Humanidades 
y Ciencias Sociales 

 
 

ayudar a estructurar momentos de presencia 
y reflexión? 
 
Reflexiones sobre mi uso personal de 
ChatGPT 
Como psicóloga y estudiante de Maestría en 
Conciencia humana, Espiritualidad y 
Psicología Transpersonal, me ha resultado 
particularmente interesante observar mi 
propio proceso al interactuar con 
herramientas como ChatGPT.  Chat 
GPT es un modelo de lenguaje desarrollado 
por OpenAI, basado en la arquitectura GPT 
(Generative Pre-trained Transformer). Su 
funcionamiento se basa en el procesamiento 
de grandes cantidades de texto para generar 
respuestas coherentes en lenguaje natural. 
Aunque no tiene conciencia ni comprensión 
real, está diseñado para producir textos que 
simulan una conversación humana, lo que ha 
llevado a su uso creciente en contextos 
educativos, creativos, profesionales e incluso 
emocionales.  

Lejos de ser una experiencia 
impersonal o superficial, he notado que 
ciertos intercambios —especialmente 
aquellos relacionados con escritura 
introspectiva o toma de decisiones 
complejas— han funcionado como 
catalizadores simbólicos. No porque la IA 
sepa quién soy o entienda mi historia, sino 
porque la estructura misma del diálogo, el 
reflejo de mis palabras y la devolución 
organizada de mis pensamientos me invitan a 
mirarme desde fuera. La herramienta no es 
consciente, pero puede generar un espacio 
estructurado que invita a la pausa y facilita el 
contacto con mi propia voz interna. En 
algunos casos, sus respuestas han estimulado 
ideas que luego he llevado a la escritura 

terapéutica, a la supervisión clínica o incluso 
a sesiones de autoindagación personal.  

Esta experiencia no reemplaza ni 
pretende sustituir el espacio terapéutico 
humano, pero sí ha funcionado como un 
espejo simbólico tecnológico, que devuelve 
el lenguaje que yo misma proyecté, 
permitiendo escucharme desde una 
perspectiva externa. En ese sentido, la IA ha 
funcionado como un canal que facilita el 
acceso a ciertos aspectos de la conciencia 
siempre que la he usado desde una intención 
clara, con límites definidos y sabiendo que no 
estoy dialogando con un sujeto, sino con un 
sistema que organiza y reproduce patrones 
lingüísticos. 
 
Críticas y limitaciones 
Una de las principales críticas a estas 
herramientas es su tendencia a simular 
empatía sin comprenderla. Si bien pueden 
producir respuestas emocionalmente 
coherentes, no tienen conciencia, historia ni 
vulnerabilidad. Esto puede generar en el 
usuario una ilusión de vínculo, o una 
transferencia afectiva hacia un sistema que 
no puede realmente sostenerla (Turkle, 
2011). 

Otro riesgo es que el proceso de 
introspección se vuelva automático. Si la 
reflexión emocional está demasiado guiada 
por algoritmos o esquemas fijos, puede 
limitarse a cumplir con lo que la aplicación 
sugiere, en lugar de abrir espacio para lo que 
realmente necesita ser explorado. La 
escritura guiada o los check-ins emocionales 
pueden convertirse en rutinas vacías si no se 
usan con presencia e intención. 

Además, muchas de estas 
herramientas operan bajo modelos de datos, 



INTELIGENCIA ARTIFICIAL, CONCIENCIA HUMANA Y SALUD MENTAL                                                                                       7     

                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 

 
 

AULA, Revista de Humanidades 
y Ciencias Sociales 

 
 

métricas y retroalimentación cuantificada, lo 
que puede fortalecer una forma de ver las 
emociones como algo que debe optimizarse o 
medirse en términos de progreso. Sentirse 
mejor “más rápido”, tener menos “malos 
días”, registrar progreso. Esta visión puede 
entrar en conflicto con los ritmos profundos 
de la psique, donde los procesos de 
transformación suelen ser lentos, no lineales 
y, a menudo, incómodos. 

También existe el riesgo de 
dependencia, especialmente cuando el 
usuario empieza a recurrir a estas 
herramientas para contener emociones que no 
puede procesar de otro modo. En vez de 
fortalecer la autonomía reflexiva, la IA puede 
convertirse en un sustituto afectivo, 
generando una relación de uso compulsivo o 
evasivo. 

Usadas sin reflexión, estas 
tecnologías pueden reforzar la desconexión 
emocional, la superficialidad o el 
aislamiento. Pero si se diseñan y utilizan con 
ética, sensibilidad psicológica y claridad de 
intención, pueden convertirse en espacios 
transicionales que apoyen el proceso de 
introspección, auto observación y 
organización emocional.  
 
Conclusiones 
El valor que estas herramientas pueden tener 
en el ámbito de la salud mental no depende 
tanto de lo que son, sino del modo en que se 
utilizan: con qué intención, bajo qué mirada, 
y dentro de qué contexto simbólico. Como 
cualquier tecnología, la inteligencia artificial 
puede usarse de forma mecánica o evasiva, 

pero también puede convertirse —si se aplica 
con atención y sentido— en un recurso que 
apoye el trabajo interno. 

Lejos de reemplazar el vínculo 
humano, estas tecnologías pueden funcionar 
como estructuras de apoyo externo. En este 
sentido, se proponen no como sustitutos 
terapéuticos, sino como herramientas de 
acompañamiento simbólico. 

No obstante, es fundamental 
reconocer sus limitaciones. La simulación de 
empatía, la automatización del discurso 
introspectivo, la cuantificación de la 
experiencia emocional y el riesgo de 
dependencia simbólica son aspectos que 
deben ser considerados críticamente. Usadas 
sin reflexión, estas herramientas pueden 
reforzar la desconexión, trivializar el 
sufrimiento o desplazar la presencia que 
caracteriza todo encuentro verdaderamente 
terapéutico. Por eso, el desafío no es 
tecnológico, sino ético, psicológico y 
simbólico. Nuestra tarea como terapeutas, 
diseñadores, investigadores y usuarios no es 
evitar la tecnología, sino preguntarnos: ¿para 
qué la usamos?, ¿desde qué visión de persona 
la desarrollamos?, ¿qué tipo de relación con 
la conciencia queremos fomentar? 

En un mundo cada vez más orientado 
hacia lo artificial, la verdadera revolución no 
es digital, sino humana: cultivar una 
conciencia capaz de usar la tecnología como 
espejo, no como refugio; como acompañante, 
no como evasión. Porque al final, toda 
herramienta —sea una app, una palabra o una 
relación— es solo una extensión de nuestra 
propia conciencia.

 
 

 
 



INTELIGENCIA ARTIFICIAL, CONCIENCIA HUMANA Y SALUD MENTAL                                                                                       8     

                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 

 
 

AULA, Revista de Humanidades 
y Ciencias Sociales 

 
 

Referencias 
 

Chalmers, D. J. (1996). The conscious mind: 
In search of a fundamental theory. 
Oxford University Press. 

Damasio, A. (2010). Self comes to mind: 
Constructing the conscious brain. 
Pantheon Books. 

Fitzpatrick, K. K., Darcy, A., & Vierhile, M. 
(2017). Delivering cognitive 
behavior therapy to young adults 
with symptoms of depression and 
anxiety using a fully automated 
conversational agent (Woebot): A 
randomized controlled trial. JMIR 
Mental Health, 4(2), e19. 
https://doi.org/10.2196/mental.7785 

Grof, S. (1985). Beyond the brain: Birth, 
death, and transcendence in 
psychotherapy. State University of 
New York Press. 

Jung, C. G. (1961). Memories, dreams, 
reflections. Pantheon Books. 

Metzinger, T. (2003). Being no one: The 
self-model theory of subjectivity. 
MIT Press. 

Nagel, T. (1974). What is it like to be a bat? 
The Philosophical Review, 83(4), 
435–450. 

 

 

 

Pennebaker, J. W., & Smyth, J. M. (2016). 
Opening up by writing it down: How 
expressive writing improves health 
and eases emotional pain (3rd ed.). 
Guilford Press. 

Searle, J. R. (1980). Minds, brains, and 
programs. Behavioral and Brain 
Sciences, 3(3), 417–457. 
https://doi.org/10.1017/S0140525X0
0005756 

Sharkey, A. (2016). Can robots replace 
therapists? In S. van Rysewyk (Ed.), 
Machine medical ethics (pp. 67–83). 
Springer. 
https://doi.org/10.1007/978-3-319-
26651-6_5 

Turkle, S. (2011). Alone together: Why we 
expect more from technology and 
less from each other. Basic Books. 

Varela, F. J., Thompson, E., & Rosch, E. 
(1991). The embodied mind: 
Cognitive science and human 
experience. MIT Press. 

Walsh, R., & Vaughan, F. (1993). Paths 
beyond ego: The transpersonal 
vision. Tarcher/Putnam. 

 

 
 

 

 

 

https://doi.org/10.2196/mental.7785
https://doi.org/10.2196/mental.7785
https://doi.org/10.2196/mental.7785
https://doi.org/10.1017/S0140525X00005756
https://doi.org/10.1017/S0140525X00005756
https://doi.org/10.1017/S0140525X00005756
https://doi.org/10.1017/S0140525X00005756
https://doi.org/10.1007/978-3-319-26651-6_5
https://doi.org/10.1007/978-3-319-26651-6_5
https://doi.org/10.1007/978-3-319-26651-6_5
https://doi.org/10.1007/978-3-319-26651-6_5


INTELIGENCIA ARTIFICIAL, CONCIENCIA HUMANA Y SALUD MENTAL                                                                                       9     

                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 

 
 

AULA, Revista de Humanidades 
y Ciencias Sociales 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Verónica Cintrón 

Psicóloga clínica, investigadora y drama terapeuta en formación con 
vocación profunda por la conexión entre espiritualidad, creatividad y 
salud mental. Su enfoque combina sensibilidad, expresión artística y 
exploración subconsciente para acompañar procesos de transformación 
auténticos. Actualmente cursa una maestría en Conciencia, 
Espiritualidad y Psicología Transpersonal, mientras continúa 
desarrollando una práctica profesional que incluye acompañamiento 
terapéutico, diseño de programas de coaching, y producción de 
contenido especializado para las redes sociales. 

 


	RESUMEN
	ABSTRACT
	Introducción



