
 159 
Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Nº 1, pp. 159 - 187 [2025]

DOI: 10.7764/R.521.6Recepción: 04/10/2024. Aceptación: 22/10/2024

NATURALEZA Y DERECHO EN LA CIVILIZACIÓN 
MEDIEVAL. HACIA UN DIÁLOGO TRANSDISCIPLINAR 
SOBRE LA RELACIÓN ENTRE PERSONA Y 
MEDIO AMBIENTE

NATURE AND LAW IN MEDIEVAL CIVILISATION. TOWARDS A 
TRANSDISCIPLINARY DIALOGUE ON THE RELATIONSHIP BETWEEN 
HUMAN BEINGS AND THE ENVIRONMENT

Simone Rosati1

RESUMEN: El presente trabajo pretende reconstruir la compleja relación entre el hombre 
y la naturaleza en la civilización jurídica medieval desde una perspectiva interdisciplinar. 
Tras esbozar los rasgos esenciales del pensamiento medieval sobre la naturaleza, impres-
cindible para situar el derecho en su contexto adecuado, se abordarán en primer lugar las 
reflexiones de los juristas sobre la naturaleza y, en segundo lugar, se analizarán dos institu-
ciones jurídicas, la propiedad comunitaria y la ciudadanía, que ofrecerán claves relevantes 
para la comprensión de la cuestión tratada.

Palabras clave:  naturaleza, derecho natural, comunidad, propiedad, ciudadanía, historia del 
derecho medieval.

ABSTRACT: This paper aims to reconstruct the complex relationship between man and 
nature in medieval legal civilisation from an interdisciplinary perspective. After outlining 
the essential features of medieval thought on nature, which is essential to place law in its 
proper context, we will first deal with the jurists’ reflections on nature and, secondly, we 
will analyse two legal institutions, community property and citizenship, which will provide 
relevant clues for understanding the issue in question.

Keywords:  nature, natural law, community, property, citizenship, history of medieval law.

I. INTRODUCCIÓN

El trabajo que nos disponemos a emprender sobre la relación entre naturaleza 
y derecho en la época medieval requiere algunas consideraciones previas.

1  Profesor de Derecho romano y de Historia del Derecho en la Facultad de Derecho de la Universidad 
Católica San Antonio de Murcia (España). Dirección postal: Av. de los Jerónimos, 135, 30107 Guada-
lupe, Murcia (España). Correo electrónico: srosati@ucam.edu.  0000-0002-2522-4399.

mailto:srosati%40ucam.edu?subject=
https://orcid.org/0000-0002-2522-4399


160 
Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Nº 1, pp. 159 - 187 [2025]
Rosati,  Simone | “Naturaleza y derecho en la civilización medieval …”

La primera es histórica. La época objeto de nuestro examen abarca casi un 
milenio y, como es bien sabido, ha pasado por diversas fases que, en verdad, no han 
alterado sus características esenciales, hasta el punto de que podemos hablar de una 
única civilización medieval2. En efecto, los tiempos del derecho, y más aun los que 
conciernen, como en este caso, a la relación entre el hombre y el medio ambiente, 
repudian los esquematismos cronológicos y descansan, en cambio, en los estratos 
más profundos de una civilización, es decir, en el terreno de los valores.

Aquí, nuestro interés no consistirá en trazar líneas estériles y abstractas de de-
marcación temporal ni en buscar elementos de continuidad o discontinuidad entre 
una época y otra. Nuestro ángulo de observación se basará en ese complejo de valores 
y opciones culturales duraderas que definen el rostro de una civilización la cual, a pe-
sar de sus continuos y a menudo radicales cambios y renacimientos, es unitaria3.

La segunda consideración es metodológica. La cuestión medioambiental exige 
un enfoque interdisciplinar o, mejor aún, ecológico, capaz de establecer un diálogo 
continuo entre las ciencias naturales y las ciencias sociales. Esta advertencia es deci-
siva en el ámbito del derecho, donde el estudio de un orden jurídico nunca puede 
separarse del contexto social, político, filosófico, teológico o económico que contri-
buyó a su formación.

El presente trabajo se divide en tres partes. En la primera, se intentará definir 
los fundamentos culturales de la relación entre el ser humano y el medio ambiente 
en la época medieval. En la segunda, se comprenderá cuál era la noción de naturaleza 
entre los juristas medievales, para lo que se recurrirá a los conceptos de derecho na-
tural y de res, centrales en la civilización medieval. Finalmente, en la última parte se 
analizarán dos figuras jurídicas que, a nuestro juicio, ejemplifican la compleja relación 
entre el hombre y la naturaleza: la propiedad comunitaria y la ciudadanía medieval.

II. FUNDAMENTOS FILOSÓFICO-TEOLÓGICOS DE LA RELACIÓN 
ENTRE EL HOMBRE Y LA NATURALEZA EN LA ÉPOCA MEDIEVAL

En el mundo medieval, a diferencia del romano, la relación entre el hombre y 
la naturaleza se asentó sobre los siguientes valores:

1. Creatio ex nihilo;
2. Lectura alegórica de la naturaleza;

2  Sobre la clásica distinción entre alta y baja Edad Media, Paolo Grossi advirtió del riesgo de pensar 
“que se trata de dos momentos tan autónomos que pueden ser divididos y evaluados por separado. 
Nosotros hemos preferido hablar de ‘cimientos’ y de ‘edificación’, dejando bien sentado el carácter 
unitario del edificio histórico y, sobre todo, poniendo en evidencia la no desmembración. Estamos 
convencidos de esta unidad, como estamos convencidos del desarrollo sucesivo y potencialmente 
completo ya en lo que le antecedió, y de que hay una profunda, íntima, esencial continuidad entre 
los dos momentos de la misma experiencia”. Grossi (1996) p. 49.
3  Es sugestiva la visión de Grossi que distingue en la Edad Media, como en toda experiencia jurídi-
ca, “su momento de formación, su madurez y su decadencia”. Grossi (1996) p. 61.



 161 
Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Nº 1, pp. 159 - 187 [2025]

Rosati,  Simone | “Naturaleza y derecho en la civilización medieval …”

3. Lectura racionalista de la naturaleza;
4. La naturaleza como ordo.

1.	 Creatio ex nihilo

Se trata de una de las aportaciones más originales –y precursora de nuevas y 
fructíferas reflexiones en la época medieval– de la cultura judeocristiana4. A dife-
rencia del mundo antiguo, donde era concebida como ἀρχή (principio de todas las 
cosas) y κόσμος (mundo ordenado)5, en el pensamiento judeocristiano, la naturaleza 
no tiene tal prioridad temporal y de valor, ya que es creada por Dios, causa essendi 
primordial del universo.

La naturaleza es la expresión de un acto de voluntad de Dios que crea de la 
nada todos los seres, los cuales, por tanto, no pueden existir por sí mismos, sino 
sólo en virtud de la obra de Dios que constituye su ser.

La clave hermenéutica de la cosmología cristiana, radicalmente distinta de la 
cosmología griega basada en la experiencia, es la revelación bíblica. Una correcta 
hermenéutica de las Sagradas Escrituras es, por consiguiente, esencial para com-
prender el significado teológico y antropológico de la creación.

Véase en primer lugar el Génesis 1,1 (“Al principio cuando Dios creó el cielo 
y la tierra”), que percibe el mundo no como un orden arbitrariamente gobernado 
por la deidad, sino directamente creado ex nihilo por un Dios “personal, único, 
creador y padre”6. El adverbio “al principio”, expresado en griego como ἀρχή, ex-
presa efectivamente la omnipotencia de Dios, que crea el universo sin necesidad de 
materia preexistente7.

El resultado de la acción creadora de Dios es “el cielo y la tierra”, que aluden 
a todo el universo, tanto en sus realidades físicas como espirituales8. La distinción 
bíblica entre Creador y criatura significa no sólo que el universo depende de Dios, 
sino sobre todo que la naturaleza no es Dios y, por tanto, está desacralizada9. Si en 
el mundo antiguo la naturaleza formaba parte del mundo divino –hasta el punto de 

4  Panikkar (1972) pp. 102-113; Delort y Walter (2002) pp. 70-77.
5  Raña (2009) p. 45.
6  Panikkar (1972) p. 103.
7  Tanzella-Nitti (2016) pp. 4-6.
8  Tanzella-Nitti (2016) p. 5.
9  Panikkar (1972) pp. 107-108.



162 
Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Nº 1, pp. 159 - 187 [2025]
Rosati,  Simone | “Naturaleza y derecho en la civilización medieval …”

que los paganos le hacían ofrendas y sacrificios–10, en la filosofía cristiana se afirman 
en cambio tres esferas distintas de reflexión: Dios, el mundo y el hombre11. 

A este respecto, no puede omitirse la importancia de la dimensión relacional 
de la Creación, que demuestra una vez más su originalidad. El Dios cristiano no 
es sólo un ser trascendente, y por tanto radicalmente separado del mundo e ines-
crutable, sino que es también un ser inmanente, es decir, presente y solidario con 
el hombre y su historia12. Trascendencia e inmanencia quedan así perfectamente 
integradas en la figura de Dios, adquisición nunca alcanzada por el pensamiento 
antiguo, en el que ambos conceptos eran siempre alternativos. De ahí los dos signi-
ficados de la creación, en sentido activo o pasivo13.

La creación en sentido activo identifica la acción de Dios que crea el universo 
a partir de la nada. Y a propósito de la nada, hay que entenderse bien, porque aquí 
la nada no es, como en Platón, la materia amorfa que el Dios artífice (no creador) 
moldea para generar el universo, sino una noción que surge simultáneamente con la 
creación: Dios no opera sobre la nada, sino que crea él solo.

En cambio, la creación en sentido pasivo se refiere a todo lo que no es Dios, 
es decir, lo creado, como conjunto de realidades finitas y contingentes que, aunque 
dependen totalmente de Dios, están sujetas a la corruptibilidad y a la muerte.

Los dos sentidos de la creación, activo y pasivo, están unidos por una dinámi-
ca relacional continua, evidente en la doble dimensión trascendente e inmanente de 
Dios, que Santo Tomás aclaró en la Suma Teológica:

creatio ponit aliquid in creato secundum relationem tantum. Quia quod creatur, non fit per mo-
tum vel per mutationem. Quod enim fit per motum vel mutationem, fit ex aliquo praeexistenti, 
quod quidem contingit in productionibus particularibus aliquorum entium; non autem potest 
hoc contingere in productione totius esse a causa universali omnium entium, quae est Deus. Unde 
Deus, creando, producit res sine motu. Subtracto autem motu ab actione et passione, nihil rema-
net nisi relatio, ut dictum est. Unde relinquitur quod creatio in creatura non sit nisi relatio quae-

10  “La mayoría de los paganos la consideraban [a la naturaleza] parte del mundo divino y su actitud 
hacia ella se caracterizaba por la sumisión a un orden, a un destino inexorablemente sufrido y fatal-
mente aceptado: había, pues, que cautivar a la naturaleza mediante ritos, ofrendas, plegarias. Nada 
podía inducirlos a dominarla o transformarla, y en Grecia o Roma esto se dejaba generalmente al 
deplorable trabajo manual de los esclavos, mientras que la élite intelectual se dedicaba a la contem-
plación del orden armonioso y de las verdades eternas o a la reflexión constructiva sobre los modelos 
así propuestos. Con la llegada del cristianismo, una de las misiones explícitas del hombre es dominar 
la naturaleza, aprender a explotarla, creciendo y multiplicándose. Pero la naturaleza sigue siendo 
obra de Dios, que la creó libremente ex nihilo; representa el admirable ejemplo de su sabiduría, que 
el hombre debe esforzarse por comprender utilizando su inteligencia, para dominarla con la razón 
según el plan de Dios”. Delort y Walter (2002) pp. 71-72 (traducción propia).
11  Panikkar (1972) p. 107.
12  Tanzella-Nitti (2016) pp. 13-14.
13  Tanzella-Nitti (2016) pp. 1-2. 



 163 
Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Nº 1, pp. 159 - 187 [2025]

Rosati,  Simone | “Naturaleza y derecho en la civilización medieval …”

dam ad creatorem, ut ad principium sui esse; sicut in passione quae est cum motu, importatur 
relatio ad principium motus14.

Se compone así admirablemente la polaridad entre los dos significados de la 
creación, resolviéndose en un vínculo continuo entre la omnipotencia del Creador 
y la finitud de las cosas creadas de las que Dios es la causa de su existencia actual y 
de su esencia específica.

2.	 Lectura alegórica de la naturaleza

La contemplación simbólica de la naturaleza fue una expresión predominante 
de los primeros siglos de la Edad Media en los que se forjaron algunos de los rasgos 
más típicos de ese mundo.

Respecto a la Alta Edad Media, se ha hablado, no sin razón, de un “primiti-
vismo proto-medieval” para dar cuenta de esa peculiar psicología del hombre que 
tendía a fundirse con la naturaleza, renunciando así a su propia individualidad e 
identificándose con un orden cósmico que le impedía desligarse del mundo real15.

Dicha psicología fue moldeada por una época (particularmente del siglo V 
al VII) marcada por continuas guerras, carestías, pestilencias, crisis demográficas y 
agrícolas que contribuyeron a construir una determinada forma de habitar la natu-
raleza, basada en su contemplación, más que en la dominación y el control16.

En una sociedad “primitiva” y precaria en la que la tecnología, completa-
mente inadecuada, ya no permitía al hombre dominar la naturaleza, teniendo que 
conformarse con los precarios frutos que ofrecía espontáneamente el bosque, gran 
protagonista del paisaje proto-medieval, la única certeza residía en la contemplación 
del orden natural, espejo de una realidad mística y trascendente que se resolvía en la 
voluntad divina17.

La contemplación de la naturaleza, en efecto, no era otra cosa que la lectura 
del libro de la creación, y así como en las Sagradas Escrituras cada palabra era ob-
jeto de una interpretación alegórica, también las cosas de la naturaleza podían ser 
interpretadas mediante los instrumentos de la exégesis bíblica. 

14  Tomás de Aquino (1891) Iª q. 45 a. 3 co. “La creación determina una entidad en lo creado sólo 
según la categoría de relación; pues lo creado no se produce por medio de un movimiento o trans-
mutación. Pues lo que se produce por medio de un movimiento o transmutación se hace a partir de 
algo preexistente: lo cual sucede en las producciones particulares de los seres particulares; pero esto 
no puede suceder en la producción de todo ser a partir de la causa universal de todos los seres, que 
es Dios. Por lo tanto, Dios, al crear, produce cosas sin movimiento. Pero si de una operación vista 
como activa o pasiva quitamos el movimiento, sólo queda una relación, como se ha dicho. Queda, 
pues, establecido que la creación en las criaturas no es otra cosa que una cierta relación con el Crea-
dor causa de su propio ser; como en un efecto producido por mutación, se produce una relación con 
la causa de esa mutación” (traducción propia). 
15  Grossi (1996) pp. 84-88; Dani (2013) pp. 64-68.
16  Grossi (1996) pp. 84-88.
17  Grossi (1996) pp. 84-88.



164 
Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Nº 1, pp. 159 - 187 [2025]
Rosati,  Simone | “Naturaleza y derecho en la civilización medieval …”

En consecuencia, todo fenómeno físico, en lugar de ser captado en su auto-
nomía y concreción, remitía a realidades espirituales, como el sol que simbolizaba a 
Cristo o la luna que representaba a la Iglesia, iluminada por los rayos del Sol18.

Ejemplares en este sentido son las palabras de uno de los más grandes filóso-
fos altomedievales, Juan Escoto Eriúgena, que resume perfectamente el significado 
del simbolismo medieval a través del paralelismo Escritura-Criatura: “Dupliciter 
ergo lux aeterna se ipsam mundo declarat, per Scripturam videlicet et creaturam. Non 
enim aliter in nobis divina cognitio renovatur, nisi per divinae Scripturae apices et 
creaturae species”19.

Esta visión profundamente religiosa de la naturaleza, como escribió Tullio 
Gregory, tendía a reducir toda la realidad física a la teología, con su rico repertorio 
de símbolos y sacramentos20. Durante mucho tiempo esa contemplación místico-re-
ligiosa del mundo físico prevalecería sobre el estudio racional de la naturaleza, que, 
aunque se manifestaría tímidamente ya en estos primeros siglos medievales, sólo se 
haría dominante a partir del siglo XII21.

No se puede omitir un género literario muy extendido en la Edad Media, el 
bestiario, donde los animales, tanto reales como imaginarios, eran descritos como 
expresiones de la voluntad de Dios y símbolos de un orden moral y religioso en el 
cual la búsqueda física era completamente irrelevante. 

Así, por ejemplo, en el De bono religiosi status de Pier Damiani22, teólogo que 
bien representa la espiritualidad altomedieval, se describe al antílope (Authalopus) 
el cual, a causa de sus largos cuernos (longa cornua), tiende a enredarse en las ramas 
del brezo, símbolo de la miseria del hombre que no puede liberarse de los vicios 
terrenales y de la lujuria23. O también el caso de la calandria que, dotada de propie-
dades curativas, se convierte en símbolo del candor de Cristo (instar quippe caladrii 

18  Gregory (1966) p. 8.
19  Juan Escoto Eriúgena (1865) PL, 122, 289C. “De dos modos se manifiesta la luz eterna en el 
mundo, mediante la Escritura y mediante la criatura. Pues el conocimiento de lo divino no progresa 
en nosotros de otro modo que no sea, o bien las palabras de la Sagrada Escritura, o bien la belleza de 
la criatura” (traducción propia). 
20  Gregory (1966) p. 14.
21  Sobre la presencia de una reflexión racional sobre la naturaleza ya en la Alta Edad Media, véanse 
las observaciones de Irene Caiazzo, quien sostiene que “ambos enfoques, el alegórico y el racionalis-
ta, se encuentran en la Alta Edad Media y pueden incluso coexistir en los mismos autores e incluso 
en los mismos textos. Además, hay que señalar que la presencia de extractos, a veces copiosos, de la 
ciencia griega en la producción literaria y filosófica antigua y tardo-antigua (piénsese al menos en 
Plinio, Calcídico, Macrobio, Marciano Capella), así como en las traducciones greco-latinas (Pseudo-
Sorano, Galeno, Prisciano Lydus), cuya procedencia y datación a menudo se ignoran, tuvieron un 
impacto considerable en los autores de la Alta Edad Media, un impacto que hasta ahora ha sido sub-
estimado y no plenamente comprendido por los historiadores de la ciencia y los filósofos”. Caiazzo 
(2020) p. 1061 (traducción propia).
22  Sobre la obra de Pier Damiani, véase Gattucci (1989) p. 697-748; Gregory (1966) pp. 12-13; 
Frugoni (1980) pp. 7-8.
23  Reindel (1988) p. 467.



 165 
Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Nº 1, pp. 159 - 187 [2025]

Rosati,  Simone | “Naturaleza y derecho en la civilización medieval …”

candidus est Christus) y, por tanto, en icono de la inocencia y la virginidad (virgini-
tate videlicet et innocentia candidus)24. 

Todo el mundo físico ofrece ejemplos morales que el hombre debe seguir, 
como en el caso de la calandria, o evitar, como en el caso del antílope, pero sobre 
todo la naturaleza como “sacramentum salutaris allegoriae”25 amonesta sobre el fin 
último de la existencia humana.

3.	 Lectura racionalista de la naturaleza

La Edad Media, aun representando una única civilización, experimentó una 
serie de renacimientos (carolingio, otoniano, del siglo XII) que hicieron madu-
rar algunos de los valores ya presentes, aunque en estado germinal, en la sociedad 
proto-medieval.

El valor subyacente siguió siendo el naturalismo, como vínculo simbiótico 
entre el hombre y la naturaleza. Sin embargo, este principio perdurable, común a 
toda la civilización medieval, se tradujo en los primeros siglos de la Edad Media en 
una predominante contemplación alegórica de la naturaleza y, a partir de los siglos 
XI-XII, en un más profundo estudio racionalista de los fenómenos naturales.

Entre ambas tendencias se sitúa un momento esencial de resurgimiento de la 
cultura medieval: el siglo XII26. Para comprender cómo maduró la forma de con-
templar la naturaleza en este periodo, es imprescindible partir de algunos breves 
pero decisivos datos históricos.

La economía primitiva de los primeros tiempos de la Edad Media da paso a 
un exuberante crecimiento demográfico y productivo que tiene como protagonistas 
los campos cultivados, la ciudad y la figura emprendedora del mercader27. Sobre 
todo, la ciudad es el lugar por excelencia que define la nueva mentalidad más abier-
ta y dispuesta al diálogo, una actitud psicológica que pronto se extiende al mundo 
cultural, gracias a la reflexión de las grandes escuelas medievales.

Es precisamente en las universidades medievales donde se produce un im-
portante cambio de perspectiva en el estudio de la naturaleza. Mientras que en los 
primeros siglos la naturaleza era contemplada como “sacramentum salutaris allego-
riae”, es decir, como un símbolo, a partir del siglo XII se convierte en una realidad 
autónoma, penetrable ya no sólo a través de la interpretación exegética, como en la 
Biblia, sino también a través de un estudio racional que podía tomar en considera-
ción las llamadas causas segundas, o sea, la naturaleza creada.

En este proceso de “redescubrimiento de la naturaleza”28 la difusión de la cul-
tura griega y árabe en Europa, sobre todo en España, Francia y el sur de Italia, des-

24  Reindel (1988) p. 473.
25  Reindel (1988) p. 472.
26  Sobre el renacimiento cultural del siglo XII, véase ex multis Haskins (1971); Benson, Constable 
y Lanham (1982); La Rocca (1995) pp. 29-55; Le Goff (2014).
27  Grossi (1996) pp. 137-139.
28  Chenu (1992) pp. 26-35.



166 
Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Nº 1, pp. 159 - 187 [2025]
Rosati,  Simone | “Naturaleza y derecho en la civilización medieval …”

empeñó un papel decisivo, gracias también al considerable incremento del comer-
cio29. Piénsese, sólo a título de ejemplo, en el papel del comentarista árabe Averroes 
que, junto a las verdades de fe, admitió la coexistencia de la verdad de razón, basada 
en procesos cognitivos puramente humanos y racionales30; o en el redescubrimiento 
de la obra de Aristóteles, decisivo para la elaboración de una nueva teología de corte 
racionalista que alcanzaría su cúspide con la definición de fe de Anselmo de Aosta: 
“fides quaerens intellectum”31.

Desde nuestro punto de vista, el del estudio de la naturaleza como ciencia 
autónoma, no puede omitirse la importancia de la escuela de Chartres y del debate 
cultural que originó. 

Uno de los grandes maestros de la escuela catedralicia francesa, Guillermo de 
Conches, afirmaba en su obra “De philosophia mundo” que la creación de la natura-
leza por Dios no debía impedir el deseo de comprender racionalmente su consisten-
cia, su estructura y su finalidad32.

En otra obra, el Dragmaticon, Guillermo trata de la acción de tres sujetos dis-
tintos: Dios, la naturaleza y el hombre. Tras afirmar la doctrina creacionista según 
la cual Dios crea ex nihilo los elementos naturales y los fenómenos contra naturam 
(como la resurrección), se detiene en el opus naturae33.

Es precisamente “la obra de la naturaleza” lo que nos permite registrar el 
decisivo cambio de perspectiva de la Escuela de Chartes emprendido, entre otros, 
por el maestro Guillermo. La naturaleza ya no era un mero símbolo y alegoría de la 
divinidad, era también una realidad física con su propia fuerza causal capaz de com-
pletar la obra del Creador34.

La naturaleza, por tanto, adquirió una autonomía propia que la hizo digna de 
un estudio igualmente autónomo y auténticamente científico. Así, gracias a la difu-
sión de las obras de Platón (en particular el Timeo), Cicerón, Virgilio o Macrobio, 
Guillermo pudo explicar la función instrumental de la naturaleza en relación con la 
obra creadora de Dios (instrumentum divine operationes35).

Un caso evidente en el que Dios no había actuado directamente, sino sirvién-
dose de la obra de la naturaleza como instrumentum, era el determinismo astrológi-

29  Gregory (1966) pp. 15-17.
30  Legoff (2005) p. 61.
31  Legoff (2005) p. 59-61.
32  Guillermo de Conches (1854) PL 172, 56. 
33  Guillermo de Conches (1938) pp. 127-128.
34  “Aquí, la naturaleza ya no aparece como una mera epifanía de lo divino o un símbolo de realida-
des morales, sino que es una fuerza que preside el nacimiento y el devenir de las cosas; sin dejar de 
estar sometida a la voluntad divina, la naturaleza ha tenido una función específica, a saber, continuar 
y completar la obra del Creador, por lo que ha adquirido un valor autónomo”. Gregory (1952) 
pp. 437-438 (traducción propia).
35  Guillermo de Conches (1938) p. 126.



 167 
Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Nº 1, pp. 159 - 187 [2025]

Rosati,  Simone | “Naturaleza y derecho en la civilización medieval …”

co, que, recuperando la tradición estoica, atribuía el nacimiento de los animales y 
del cuerpo humano a la fuerza del calor difundido por los astros sobre la Tierra36.

Es fácil imaginar cómo tales teorías debieron provocar la ira de los teólogos 
tradicionalistas como Guillermo de Saint-Thierry, que escribió una vibrante car-
ta a San Bernardo contra el Maestro de Chartres titulada “De erribus Gulielmi de 
Conchis”37, en la cual le acusaba de materialismo, panteísmo y maniqueísmo. Según 
el teólogo de Saint-Thierry, Guillermo redujo la creación a un discurso meramente 
físico y profano basado en el poder causal del calor que emana de los astros38.

Lo cierto es que, en este siglo de gran efervescencia cultural, la naturaleza ya 
no era sólo un objeto de contemplación y lectura alegórica, sino un campo autó-
nomo de investigación científica sobre el cual el hombre podía ahora desplegar un 
enorme poder emanado de su conocimiento de los fenómenos físicos.

4.	 La naturaleza como ordo

La consideración de la naturaleza como un orden perfecto es un fundamento 
antropológico de toda la civilización medieval, que, a su vez, lo heredó del mundo 
antiguo, enriqueciéndolo con las nociones cristianas de la creación39.

Ya en el siglo V, el concepto de orden en perspectiva cristiana aparece bien 
perfilado en las Enarrationes in Psalmos de San Agustín, el cual describe la natura-
leza como una realidad bellísima en su dimensión de orden perfecto: “Ista contextio 
creaturae, ista ordinatissima pulchritudo, ab imis ad summa conscendens, a summis ad 
ima descendens, nusquam interrupta, sed dissimilibus temperata, tota laudat Deum”40.

Una interesante noción de orden que resume perfectamente la mentalidad 
medieval es también la de Anselmo de Aosta, en la que el registro filosófico platóni-
co-agustiniano se funde con una profunda reflexión teológica que reconduce el ordo 
a la voluntad creadora de Dios.

El arzobispo de Canterbury definió una verdadera teología del ordo en di-
versas obras como el Monologion, el Cur Deus homo y el De conceptu virginali et de 
originali peccato, de las que se pueden extraer cuatro dimensiones fundamentales: 
ontológica, escatológica, moral y estética41.

Nos limitaremos aquí a examinar la primera dimensión, que es la más inte-
resante para comprender el concepto de naturaleza en la civilización medieval: la 

36  Guillermo de Conches (1854) PL 172, 56. Véase al respecto Gregory (1966) pp. 19-20.
37  Guillermo de Saint-Thierry (1855) PL 180, 333-340.
38  Gregory (1952) p. 441.
39  Catalani (2004) pp. 8-9.
40  Agustín (1865) PL 37, 1878. “Esta inserción de la criatura en un tejido superior, esta hermosa 
realidad en su dimensión de orden perfecto, un orden que se mueve desde las profundidades y se 
eleva a las alturas, que desciende desde las alturas a las profundidades, sin interrupciones, pero mul-
tifacético en las variaciones de la diversidad” (traducción propia).
41  Catalani (2004) p. 9.



168 
Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Nº 1, pp. 159 - 187 [2025]
Rosati,  Simone | “Naturaleza y derecho en la civilización medieval …”

dimensión ontológica, la cual debe entenderse como la percepción de la creación en 
sentido jerárquico, con Dios en su cúspide absoluta.

En el Monologion, en particular, podemos encontrar una síntesis admirable: 
“Procul dubio nihil apertius quam quia illa summa essentia tantam rerum molem, tam 
numerosam multitudinem, tam formose formatam, tam ordinate variatam, tam conve-
nienter diversam sola per seipsam produxit ex nihilo”42.

Así, la variedad de criaturas que componen la creación no da lugar a un des-
orden o a un mero revoltijo de elementos físicos, sino a una composición “ordenada 
mediante una disposición conveniente, armoniosa y respetuosa de la variedad de 
grados jerárquicos”43. 

En tal estructura jerárquica de la naturaleza, se asigna una posición privilegia-
da al hombre, única criatura racional capaz de comprender su papel en el plan de 
Dios y, por ello, llamada a respetar y custodiar la belleza de un universo perfecta-
mente ordenado44.

En este sentido, el pecado se manifiesta en forma de desorden que perturba 
el orden querido por Dios, fruto de una elección consciente del hombre el cual, en 
lugar de respetar su posición en el ordo de la creación, se aparta de él45.

El renacimiento cultural del siglo XII, al que hemos aludido, no alteró esta 
noción de ordo bien arraigada en la conciencia medieval. Todas las cosas de la natu-
raleza, a diferencia del reduccionismo científico moderno, no se consideraban como 
átomos separados, sino que se reconducían siempre a la unidad de la creación, en-
tendida como una relación constante entre las criaturas y, en última instancia, entre 
éstas y la divinidad.

Sobre esta base antropológica y teológica, sin embargo, debe entenderse la 
renovada atención al universo que, como sistema ordenado, podía ser estudiado por 

42  Anselmo de Aosta (1946) p. 22. “La esencia suprema produjo por sí misma y de la nada la in-
mensa masa de cosas, tan numerosas en su multiplicidad, tan armoniosamente formadas, tan variada 
en su orden y bella en su diversidad”. En relación con el texto citado, Catalani observa cómo “el 
recurso al concepto de orden, aquí en forma de adverbio y vinculado al concepto de variación, es 
decisivo en la medida en que la percepción de la creación en sus múltiples formas no es completa si 
la idea de la pluralidad y variedad de los entes no va acompañada de la de su disposición ordenada, 
convenientemente considerada según el valor diferente de cada uno de ellos. El orden no indica 
tanto la relación entre los entes en general como una relación precisa que vincula entre sí las reali-
dades creadas, distinguidas sobre la base de su respectiva dignidad ontológica. Es posible reconocer 
en esta idea de la variedad ordenada de lo múltiple una importante especificación del esquema de la 
naturaleza jerárquica de las cosas que tiene en Dios su cumbre absoluta: el orden y la racionalidad de 
la creación remiten a la suprema razón divina, a la que está confiada la custodia del orden cósmico” 
(traducción propia). Catalani (2004) pp. 12-13 (traducción propia).
43  Catalani (2004) p. 12.
44  Catalani (2004) p. 26.
45  D’onofrio (1996) p. 527.



 169 
Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Nº 1, pp. 159 - 187 [2025]

Rosati,  Simone | “Naturaleza y derecho en la civilización medieval …”

el hombre, situado ahora en el centro de la creación, mediante el examen de sus le-
yes “constantes y mensurables”46.

El mismo Guillermo de Conches, siete siglos después de san Agustín, nos 
ofrece en las Glosae super Platonem (§ XXXVI) una explicación del mundo en per-
fecta continuidad con la tradición altomedieval: “Et est mundus ordinata collectio 
creaturarum”.

La convicción de fondo sigue siendo la misma: la naturaleza, estudiada ahora 
en su dimensión física, continúa manifestándose como un orden bellísimo en el 
que se entrelazan una pluralidad de elementos que operan como instrumentos de la 
creación divina.

Es cierto, como ya se ha señalado, que el Maestro de Chartres, mucho más 
que los teólogos de los primeros siglos medievales, trató de estudiar la naturaleza 
como un conjunto de causas racionales interconectadas, y para ello se sirvió abun-
dantemente de las intuiciones de la filosofía platónica, en particular del Timeo, 
donde la naturaleza se asemejaba a un organismo viviente (anima mundi)47.

Este nuevo enfoque metodológico de la naturaleza, como se verá enseguida, 
tuvo notables repercusiones no sólo en la teología, las artes o la poesía, sino también 
en el derecho. De hecho, fue el comienzo, aunque germinal, de una nueva forma de 
entender la posición del hombre en el mundo, ya no víctima indefensa de los fenó-
menos naturales, sino titular de una primacía basada en el conocimiento científico48.

46  Giansante (2010) p. 241. En particular, Giansante observa cómo “En la nueva teología escolásti-
ca [...] el hombre está desde el principio en el centro del proyecto divino, es el vértice de la creación: 
el universo mismo, en efecto, ha sido querido y plasmado por Dios “para” el hombre, dotado por 
ello de un alma racional capaz de comprender las leyes de la creación y de interpretar la armonía 
del universo. Es precisamente tarea del filósofo, hombre de ciencia, estudiar los equilibrios que Dios 
ha dado al mundo como un orden perfecto. El estudio de la naturaleza es, pues, la expresión más 
elevada de la criatura humana, como quieren los filósofos de Chartres, y utiliza el instrumento de la 
razón, dirigida sin embargo no a los datos sensoriales, que son engañosos y confusos, sino a las leyes 
universales, examinadas con los métodos de la abstracción matemática y geométrica, las artes del 
quadrivium, e interpretadas con los instrumentos de la lógica, es decir, con la dialéctica, reina del 
trivium” (traducción propia).
47  Gregory (1966) p. 18. El autor señala cómo “la inspiración platónica está presente en toda la fí-
sica del siglo XII y emerge sobre todo en la concepción del cosmos como un organismo vivo, regido 
por un alma que realiza y garantiza esa unidad armónica del conjunto, expresada alegóricamente en 
la antigua fábula de Pan; de modo que sería difícil comprender la nueva idea de naturaleza sin tener 
presente su conexión con la idea de anima mundi, diversamente interpretada y situada en la ‘cadena 
áurea’ de los seres, pero siempre presente, ahora como expresión directa de la voluntad divina que 
gobierna las cosas –fatum y divina dispositio o incluso tercera persona de la Trinidad–, ahora como 
verdadera fuerza natural, identificada con el vigor igneus y, por tanto, con la propia ‘naturaleza’ como 
principio dinámico que gobierna orgánicamente el todo” (traducción propia).
48  “[…] El sabio siente que puede asomarse a la naturaleza en una nueva dimensión, apoderarse de 
sus secretos, por tanto, de sus fuerzas ocultas, dominar el curso de los astros. Hay una nueva articu-
lación del tema de la dignitas homini sobre el que vuelven insistentemente los escritores del siglo XII: 
más allá de la antigua doctrina del hombre micro cósmico como adunatio y conclusio de la creación, 
y más allá de la primacía reconocida al hombre por estar hecho a imagen y semejanza de Dios, su 



170 
Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Nº 1, pp. 159 - 187 [2025]
Rosati,  Simone | “Naturaleza y derecho en la civilización medieval …”

III. LA NATURALEZA SEGÚN LOS JURISTAS

En el mundo romano, la naturaleza no representaba para los juristas una limi-
tación externa, es más, el derecho era “radicalmente autónomo con respecto al reino 
de la naturaleza, pudiendo exhibir sobre él un poder que era, a la letra, ilimitado y 
de toda ‘cosa’ desvinculado”49.

En la civilización medieval, en cambio, los juristas, de acuerdo con la nueva 
visión cristiana de la naturaleza, trataron de “cristianizar” el derecho para que la 
técnica jurídica pudiera reconocer límites insuperables en la naturaleza de las cosas 
físicas y sociales.

A continuación, trataremos de señalar las principales innovaciones relativas a 
la idea de naturaleza surgidas de una antropología jurídica opuesta a la del mundo 
romano: la noción de derecho natural y la de res.

1.	 La noción de Derecho Natural

Para comprender las características del derecho natural en el mundo medie-
val, conviene comenzar por los dos sujetos a los que está íntimamente ligado: Dios 
y el hombre.

En cuanto a Dios, “la propia palabra “naturaleza”, correctamente remontada 
al verbo “nascor”, evocaba la idea de la creación y, por tanto, de la divinidad”50. 
Piénsese en la máxima “natura, id est deus”51 que está presente, aunque con ligeras 
variaciones textuales, en todo el pensamiento medieval, desde Isidoro de Sevilla, 
que la cita en las Etymologiae pasando por Abelardo o Alain de Lille, hasta los ci-
vilistas y canonistas medievales como Graciano, Esteban de Tournai, Piacentino, 
Odofredo o Juan de Faenza, todos los cuales coinciden en reconocer la naturaleza 
como una realidad inmutable que tiene su fuente en Dios52.	

Las consecuencias de tal consideración de la naturaleza como realidad instituida 
por Dios fueron significativas y sin precedentes. Como ha explicado lúcidamente Jac-
ques Chiffoleau, el origen del adagio “natura, id est deus” se encuentra en el vínculo 
–afirmado a lo largo de la Edad Media a partir de las reflexiones de los Padres de la 
Iglesia (especialmente Agustín)– entre naturaleza y omnipotencia divina53.

Si el poder de Dios se situaba por encima de todo poder humano, así la natu-
raleza, como expresión de la voluntad divina, debía rebasar la esfera del libre albedrío 
humano y elevarse a norma inmutable. No es casualidad que la naturaleza fuera uti-

dignitas se define ahora en términos de conocimiento y poder”. Gregory (1966) pp. 31-32 (traduc-
ción propia).
49  Thomas (2016) p. 97.
50  Cortese (2020) p. 45.
51  Sobre la expresión Nautura, id est Deus véase Weigand (1967) pp. 59-60; Tierney (1963) 
pp. 307-322; Gualazzini (1955) pp. 413-424; Fantini (1994) pp. 106-208; Cortese (2020) 
pp. 56-58.
52  Thomas y Chiffoleau (2020) pp. 71-72.
53  Thomas y Chiffoleau (2020) pp. 54-56.



 171 
Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Nº 1, pp. 159 - 187 [2025]

Rosati,  Simone | “Naturaleza y derecho en la civilización medieval …”

lizada por los juristas para establecer un límite insuperable al poder del soberano, el 
cual, por absoluto que fuera, nunca podría obstaculizar la omnipotencia divina.

No sin razón, Brian Tierney reconoce en el pensamiento de los canonistas 
medievales de los siglos XI y XII los pródromos de la teoría de los derechos natura-
les inmutables que sólo se formularía sistemáticamente a finales de la Edad Media 
con las teorías voluntaristas de los franciscanos Escoto y Ockham54.

Una noción que permite comprender mejor toda la relación entre naturaleza 
y omnipotencia divina es el milagro (portentum), ya claramente definido por Agus-
tín en “La Ciudad de Dios”55 y retomado en la Edad Media a partir del “De divina 
onnipotentia” de Pier Damiani56. El prodigio no es en realidad un acto contra natu-
ram y por tanto no altera las leyes de la naturaleza, sino que es una manifestación 
del poder de Dios, cuya voluntad es fuente constitutiva de la propia naturaleza57.

Y dado que la naturaleza es creada por Dios y se configura como un límite al 
comportamiento humano que debe respetar la voluntad divina, los actos contra na-
turam a partir del siglo XII son considerados como ataques a la omnipotencia divi-
na, como en el caso de la herejía o la sodomía, y por tanto sujetos a procedimiento 
inquisitorial58. 

Fue precisamente la gravedad de tales actos, que ofendían a la omnipotencia 
divina, lo que exigió el recurso a un procedimiento extraordinario cuyo objetivo 
preeminente era la obtención de una verdad completa que sólo podía lograrse a tra-
vés de la reina de las pruebas, la confesión, aun a costa de la tortura59.

La naturaleza, además de manifestar la omnipotencia divina, constituyendo 
así un freno a las acciones humanas, representaba en la Edad Media un límite al 
propio derecho, entendido como una técnica capaz de transformar la naturaleza de 
las cosas mediante el artificio.

En este ámbito, el derecho romano había alcanzado un grado de artificialidad 
muy elevado, pues, como ya se ha señalado, la naturaleza era concebida como una 

54  Brian Tierney señala cómo “El enfoque medieval sobre los derechos subjetivos en la vida práctica 
cotidiana reconfiguró el lenguaje en el que se desarrolló el debate sobre el derecho natural. Hacia 
1200, muchos canonistas empezaron a darse cuenta de que el antiguo lenguaje del ius naturale podía 
utilizarse para definir tanto una fuerza o facultad de la persona humana, como ‘una esfera neutral 
de elección personal’, ‘un área de autonomía humana’. Sin embargo, a diferencia de algunos críticos 
modernos de las teorías de los derechos, no esperaban que ese lenguaje justificara un universo mo-
ral en el que cada individuo pudiera perseguir su propio beneficio sin escrúpulos [...] Las primeras 
teorías de los derechos naturales no se basaban en la consagración de la simple codicia o el egoísmo 
por sí mismos: más bien, derivaban de una visión de los seres humanos individuales como libres, 
dotados de razón y capaces de discernimiento moral, y de una conciencia de los lazos de justicia y 
caridad que unían a los individuos entre sí”. Tierney (2002) p. 118 (traducción propia).
55  Agustín (1864) PL 41, 720. 
56  Pier Damiani (1989) p. 368.
57  Legoff (2005) p. 66-68; Thomas y Chiffoleau (2020) pp. 55-56.
58  Thomas y Chiffoleau (2020) pp. 76-89.
59  Thomas y Chiffoleau (2020) pp. 81-89. 



172 
Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Nº 1, pp. 159 - 187 [2025]
Rosati,  Simone | “Naturaleza y derecho en la civilización medieval …”

mera institución sujeta a la labor interpretativa del hombre y, en particular, de los 
juristas, que disponían de un vasto armamento jurídico: ficciones, artificios, falsifi-
caciones, simulacros.

La nueva imagen de la naturaleza como creación divina y la propia noción de 
derecho natural que acabamos de describir, ya no podían soportar una visión tan 
artificial de la realidad, totalmente desvinculada de Dios y remitida al “imperio de 
la ficción jurídica”60.

Los juristas medievales empezaron a identificar precisos límites insuperables 
de la naturaleza que no podían ser socavados por la técnica jurídica y que, según la 
magistral reconstrucción de Yan Thomas, estaban vinculados a dos ámbitos: “la dis-
tinción de lo corpóreo y lo incorpóreo –de lo físico y lo invisible–, por un lado; las 
leyes biológicas de la reproducción humana, por otro”61.

El primer orden de límites fue una clara transposición jurídica de los valores 
cristianos que consideraban la dimensión espiritual o invisible de la persona, por 
ejemplo, la propia fe, como parte inseparable de la persona62. En el plano jurídico, 
esto significaba que las cosas incorporales, a diferencia de las corporales que podían 
circular de una persona a otra, permanecían inextricablemente ligadas a su titular, 
como en el caso de los créditos, las deudas o las acciones.

El segundo orden de límites se refería a todos aquellos ámbitos de la vida so-
cial que la Iglesia había contribuido a “naturalizar”, como en el caso de los aconteci-
mientos relacionados con el nacimiento, la muerte y la familia regulados según cri-
terios biológicos y no meramente jurídicos, como ocurría en el derecho romano63. 

Considérese, a modo de ejemplo, el caso de la adopción. En Roma, la única 
limitación a la adopción era que el adoptante no podía adoptar a nadie mayor que 
él64. En el derecho medieval, la consideración de las leyes biológicas había introdu-
cido el requisito adicional de que el adoptante hubiera podido tener hijos, exclu-
yendo así a los impotentes o los eunucos65.

Si el derecho natural unido a la omnipotencia divina equivalía a la inmutabi-
lidad y a la limitación del comportamiento humano, por el contrario, la referencia 
al hombre –y sobre todo a su ratio– marcaba, no sin ambigüedad, otras característi-
cas como la mutabilidad o la derogabilidad.

60  Thomas (2016) p. 65.
61  Thomas (2016) p. 75.
62  Thomas (2016) p. 76-77.
63  A este respecto, Michele Spanò y Massimo Vallerani observan cómo “la aceptación por parte de 
los juristas de la noción de ‘naturaleza como Dios’, que determina las mociones de los seres vivientes 
e informa el razonamiento humano, tuvo consecuencias muy importantes a largo plazo, empezando 
por la labor constante de limitar las operaciones del derecho por una entidad externa que regula de 
forma autónoma ciertos mecanismos fundamentales de la vida biológica (y jurídica) de los hombres: 
el nacimiento, la reproducción, la muerte”. Thomas (2016) p. 109 (traducción propia).
64  Inst., I, II, 4.
65  Thomas (2016) p. 85-86.



 173 
Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Nº 1, pp. 159 - 187 [2025]

Rosati,  Simone | “Naturaleza y derecho en la civilización medieval …”

En este caso, junto a la fórmula natura idest deus, debemos colocar una no-
ción diferente, esta vez tomada de Graciano, que completa y suple su significado: 
“ius naturale coepit ab exordio rationalis creaturae”66. Aquí el origen del derecho 
natural, más que en la omnipotencia divina, se busca en el poder de la ratio que el 
hombre había recibido de Dios para participar conscientemente –único entre las 
criaturas– en la perfección del universo y elegir libremente entre el bien y el mal67.

En la definición de Graciano –que atribuía al hombre, como criatura racio-
nal, la responsabilidad de “hacer funcionar el derecho”68– se encierra toda la distan-
cia con el mundo romano. Según la célebre máxima de Ulpiano, el derecho natural 
era “quod natura omnia animalia docuit”, y se identificaba por tanto con el instinto 
común a todos los animales, en la Edad Media sobre todo los canonistas circunscri-
bieron el ius naturale al hombre como ser dotado de razón69.

Ahora bien, afirmar el carácter racional del derecho equivalía a reconocer su 
historicidad y, sobre todo, como afirmaron muchos canonistas, empezando por Ivo 
de Chartres, su derogabilidad70:

Praeceptiones itaque et prohibitiones, aliae sunt mobiles, aliae immobiles. Praeceptiones immo-
biles sunt, quas lex aeterna sanxit: quae observatae salutem conferunt; non observatae, eamdem 
auferunt […] Mobiles ver sunt, quas lex aeterna non sanxit, sed posteriorum diligentia ratione 
utilitatis invenit non ad salutem principaliter obtinenda, sed ad eam tutius muniendam71.

Esta fue la base de la conocida distinción de las normas de derecho natural en 
mandata, prohibitiones (inmutables) y demonstrationes (derogables), cuya diferente 
ubicación estaba sujeta al criterio de la utilitas, entendida como funcionalidad de la 
norma72.

66  Decretum, 1, d. 5, c. 1.
67  Fantini (1994) pp. 175-182.
68  Fantini (1994) p. 182.
69  Michele Spanò y Massimo Vallerani señalan cómo los canonistas “habían escindido desde hacía 
tiempo el significado de ‘naturaleza’, distinguiendo, por una parte, un motus naturale común a todos 
los animales y, por otra, una ratio naturale, es decir, una capacidad de distinguir el bien del mal pro-
pia sólo del hombre, que por tanto lo separaba completamente de su animalidad [...]. A partir del 
Decreto de Graciano (1141), los juristas de la Iglesia consiguieron eliminar toda referencia al hom-
bre como animal, para concentrarse únicamente en el hombre como ser dotado de razón”. Thomas 
(2016) pp. 105-106 (traducción propia).
70  Fantini (1994) pp. 133-134.
71  Ivo de Chartres (1855) PL 161, 50. “Entre los mandatos, que imponen o prohíben compor-
tamientos, algunos son móviles, otros inamovibles. Inamovible es lo que está consagrado en la ley 
eterna, cuya observancia (o inobservancia) confiere (o quita) la salvación. Es móvil aquello que la ley 
eterna no ha sancionado, pero que posteriormente, en el curso de la historia humana, ha sido iden-
tificado como un instrumento –aunque no inmediato y directo de salvación– sin embargo, útil para 
garantizar un acceso más seguro a esta” (traducción propia). A este respecto, véase Martínez (2005) 
pp. 183-231.
72  Fantini (1994) pp. 136-137.



174 
Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Nº 1, pp. 159 - 187 [2025]
Rosati,  Simone | “Naturaleza y derecho en la civilización medieval …”

Como sugiere agudamente Fantini, la ratio del hombre se configura como un 
lugar de semejanza con Dios. Del mismo modo que Dios podía derogar el derecho 
natural en vista de un fin mayor dictado por la utilitas, también el hombre, gracias al 
don de la ratio, podía determinar libremente cuándo una norma dejaba de ser útil73.

2.	 “La naturaleza de las cosas físicas y sociales”
En el mundo medieval, la res adquiere un significado muy peculiar. Si en el 

derecho romano las cosas de la naturaleza eran el lugar de la ficción y, por tanto, 
estaban sometidas al poder institucional del derecho, en el mundo medieval la rela-
ción se invierte por completo. La cosa, en efecto, “está en el centro de la experiencia 
jurídica, en la medida en que sobre ella se moldea la disciplina jurídica: sobre un 
bosque, sobre un río, sobre la conformación física de los lugares, sobre una natura-
leza no sometida por la técnica [...]”74.

El eminente historiador del derecho medieval Paolo Grossi ha definido 
esta peculiar antropología jurídica del mundo medieval como “factualidad del 
derecho”75, precisamente porque “la naturaleza de las cosas físicas y sociales” se con-
vierte en el modelo normativo de referencia. 

La distancia con la experiencia jurídica romana es, pues, radical: en el dere-
cho romano, para adquirir relevancia jurídica, la cosa debía ser instituida adecua-
damente por el derecho mediante un proceso de calificación que muy a menudo 
desnaturalizaba su esencia física76. En el derecho medieval, la cosa o el hecho “es ya 
intrínsecamente derecho, posee en sí mismo una potencialidad jurídica destinada a 
manifestarse y a incidir sobre la experiencia histórica”77.

Pongamos dos ejemplos de esta forma de entender el hecho como entidad de 
la naturaleza física y social: la comunidad y su manifestación jurídica más evidente 
la costumbre.

La comunidad en el mundo medieval, como “realidad materna y segura”78, 
es la respuesta a una época, sobre todo la Alta Edad Media, marcada por la incerti-
dumbre y las profundas convulsiones sociales y políticas. No cabe duda de que, al 
menos hasta el siglo XIV –cuando Ockham comenzó a sentar las bases del subjeti-
vismo moderno79– el pensamiento medieval se adhirió plenamente a las doctrinas 

73  Fantini (1994) pp. 173-174.
74  De Bertolis (2012) p. 29.
75  “Factualidad del derecho quiere decir un intento desesperado de encontrar estabilidades más 
allá de lo convencional y de lo artificial, en un mundo simple de hechos que el operario respeta con 
absoluta humildad. Sin presunciones nos deslizamos sobre las cosas –realidad misteriosa e indómita 
pero fuerte– para intentar leer el mensaje que proviene de ellas, la regla ahí inscrita desde el comien-
zo de los siglos”. Grossi (1996) p. 76.
76  Thomas (1973) pp. 103-125.
77  Grossi (1996) p. 76.
78  Grossi (1996) p. 95.
79  Sobre el origen de los derechos subjetivos, véase De Lagarde (1963); Villey (2013); Tierney 
(2002); Marchettoni (2008) pp. 19-64; Clark (1971) pp. 72-87; McGrade (1980) pp. 149-165; 



 175 
Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Nº 1, pp. 159 - 187 [2025]

Rosati,  Simone | “Naturaleza y derecho en la civilización medieval …”

organicistas que asignaban a las comunidades intermedias, y no al individuo, un 
papel central.

Para demostrar la persistencia de este valor en la civilización medieval, recu-
rriremos a tres grandes exponentes del pensamiento medieval que, aunque crono-
lógicamente distantes entre sí, coinciden en reconocer a la comunidad una función 
decisiva en la construcción de la sociedad política y del derecho.

El primero es Juan de Salisbury (1120-1180), quien en el Policraticus (1159)80 
nos ofrece una vívida imagen del concepto de comunidad inspirada en la natura-
leza, en particular en el cuerpo humano en el cual cada miembro desempeña una 
función insustituible, contribuyendo a la perfección de la totalidad:

Princeps vero capitis in re publica optinet locum uni subiectus Deo et his qui vices illius agunt in 
terris, quoniam et in corpore humano ab anima vegetatur caput et regitur. Cordis locum senatus 
optinet, a quo bonorum operum et malorum procedunt initia. Oculorum aurium et linguae ofcia 
sibi vendicant iudices et praesides provinciarum. Ofciales et milites manibus coaptantur. Qui 
semper adsistunt principi, lateribus assimilantur. Quaestores et commentarienses […] ad ventris et 
intestinorum refert imaginem. Pedibus vero solo iugiter inherentibus agricolae coaptantur, quibus-
capitis providentia tanto magis necessaria est, quo plura inveniunt ofendicula, dum in obsequio 
corporis in terra gradiuntur, eisque iustius tegumentorum debetur sufragium, qui totius corporis 
erigunt sustinent et promovent molem. Pedum adminicula robustissimo corpori tolle, suis viribus 
non procedet sed aut turpiter inutiliter et moleste manibus repet aut brutorum animalium ope 
movebitur 81.

Como en el cuerpo humano, también en la comunidad política cada sujeto 
(príncipe, senado, jueces, soldados, campesinos) cumple una función específica y 
se integra armoniosamente en un todo más amplio orientado a la realización del 
bien común.

Villey (1964) pp. 97-127.
80  Para profundizar en la obra de Juan de Salisbury y la teoría organicista, véase Nederman (1987) 
pp. 211-223; Struve (1994) pp. 303-317; Alvazzi (2019) pp. 51-54.
81  Juan De Salisbury (1855), PL199, 540. “El príncipe es, pues, la cabeza del Estado y sólo está 
sometido a Dios y a quienes le representan en la tierra; pues incluso en el cuerpo humano la cabeza 
cobra vida y es gobernada por el alma. El senado desempeña el papel del corazón y está en el origen 
de toda iniciativa, buena o mala. Los jueces y los gobernadores de las provincias reclaman para sí la 
función de los ojos, los oídos y la lengua. Los soldados y oficiales corresponden a las manos, mien-
tras que los ayudantes del príncipe pueden asimilarse a los flancos. Los intendentes y los inspectores 
invocan la imagen del vientre y los intestinos: si acaparan dinero con demasiada avaricia y lo retie-
nen desproporcionadamente, generan innumerables enfermedades incurables, que conducen a la 
ruina de todo el cuerpo por su mal funcionamiento. Los campesinos corresponden a los pies, que 
están siempre en contacto con la tierra. Requieren una atención constante por parte de la cabeza, 
pues al realizar su servicio, es decir, al caminar, pueden encontrarse con no pocos obstáculos; es justo 
proteger con el calzado a quienes sostienen y mueven todo el cuerpo. Prueba a quitar el apoyo de los 
pies al cuerpo más robusto: se verá obligado a arrastrarse vergonzosa, penosa e ineficazmente sobre 
las manos, o a ser transportado a lomos de algún animal” (traducción propia). 



176 
Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Nº 1, pp. 159 - 187 [2025]
Rosati,  Simone | “Naturaleza y derecho en la civilización medieval …”

Así, inspirándose en el orden de la naturaleza creada por Dios, el obispo de 
Chartres compara al soberano con la cabeza, al Senado con el corazón, a los jueces y 
gobernadores provinciales con los ojos, los oídos y la lengua, a los soldados y oficia-
les con las manos, a los campesinos con los pies.

Para que el conjunto representado por el cuerpo humano funcione, es nece-
sario que cada miembro cumpla la tarea que le ha sido encomendada por Dios y 
actúe siempre “bajo el estímulo de la suprema equidad” y la “guía de la razón”. 

En efecto, si se privara a uno de los miembros del cuerpo de sus prerrogativas, 
las consecuencias serían nefastas. Piénsese, escribe Juan de Salisbury, en los pies que 
representan a los campesinos. Si se intenta “quitar el apoyo de los pies al cuerpo 
más robusto, se verá obligado a arrastrarse vergonzosa, penosa e ineficazmente sobre 
sus manos, o a ser transportado a lomos de algún animal”.

El segundo autor es Santo Tomás (1225-1274). En su comentario a la Ética a 
Nicómaco de Aristóteles, el Aquinate sostiene que el hombre es por naturaleza un 
animal social que necesita vivir en comunidad:

Sciendum est autem, quod quia homo naturaliter est animal sociale, utpote qui indiget ad suam 
vitam multis, quae sibi ipse solus praeparare non potest; consequens est, quod homo naturaliter sit 
pars alicuius multitudinis, per quam praestetur sibi auxilium ad bene vivendum. Quo quidem 
auxilio indiget ad duo. Primo quidem ad ea quae sunt vitae necessaria, sine quibus praesens vita 
transigi non potest: et ad hoc auxiliatur homini domestica multitudo, cuius est pars. Nam quilibet 
homo a parentibus habet generationem et nutrimentum et disciplinam et similiter etiam singuli, 
qui sunt partes domesticae familiae, seinvicem iuvant ad necessaria vitae. Alio modo iuvatur 
homo a multitudine, cuius est pars, ad vitae sufficientiam perfectam; scilicet ut homo non solum 
vivat, sed et bene vivat, habens omnia quae sibi sufficiunt ad vitam: et sic homini auxiliatur 
multitudo civilis, cuius ipse est pars, non solum quantum ad corporalia, prout scilicet in civitate 
sunt multa artificia, ad quae una domus sufficere non potest, sed etiam quantum ad moralia; in-
quantum scilicet per publicam potestatem coercentur insolentes iuvenes metu poenae, quos paterna 
monitio corrigere non valet82.

82  Tomás de Aquino (1866) p. 2. “Es bien sabido que el hombre es por naturaleza un animal social, 
ya que necesita muchas cosas para vivir que no puede procurarse por sí mismo. Se deduce, por tan-
to, que el hombre forma parte por naturaleza de una comunidad de la que recibe ayuda para vivir 
bien. La necesita para dos cuestiones. En primer lugar, a lo que es necesario para la vida, sin lo cual 
es imposible llevar una vida terrenal: en esto, el hombre es ayudado por la comunidad doméstica 
de la que forma parte. Pues todo hombre recibe de sus padres la vida, el alimento y la educación, y 
del mismo modo los miembros de la comunidad domestica se ayudan mutuamente en lo necesario 
para la vida. En segundo lugar, el hombre se beneficia de otra comunidad, en cuanto a la perfecta 
suficiencia de vida, de manera que no sólo viva, sino que viva bien, teniendo todo lo que le baste 
para su vida. De este modo, el hombre es sostenido por la comunidad política. Y no sólo en las cosas 
corpóreas, en cuanto en la ciudad hay muchas cosas hechas por el hombre para las cuales no basta 
la sola comunidad doméstica, sino también en las cuestiones espirituales, como en el caso de la au-
toridad pública que mediante el castigo amonesta a los jóvenes insolentes allí donde la intervención 
paterna sería insuficiente” (traducción propia).



 177 
Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Nº 1, pp. 159 - 187 [2025]

Rosati,  Simone | “Naturaleza y derecho en la civilización medieval …”

Del texto citado se desprende, en primer lugar, que la comunidad es un he-
cho social natural esencial para la vida humana. 

Entre las diversas gradaciones comunitarias, el Doctor angelicus se refiere en 
particular a la familia y a la comunidad política. La comunidad doméstica (domes-
tica multitudo) es el lugar donde recibimos la vida, el alimento y la educación; la 
comunidad política (multitudo civilis), en cambio, es identificable con la noción 
de ciudad de la que cada hombre puede recibir tanto bienes materiales (corporalia), 
que no podría alcanzar en el seno de la familia, como espirituales (moralia), como 
en el caso de la autoridad pública que mediante el castigo amonesta a los jóvenes 
allí donde la intervención paterna sería insuficiente.

En el texto de Tomás, expresión de una antropología profundamente arrai-
gada en la civilización medieval, la persona nunca es considerada en su individuali-
dad, sino siempre como parte de una o varias comunidades, como en el caso de la 
familia, la corporación, la hermandad religiosa, un distrito, una contrada, hasta lle-
gar a la comunidad política, la “más perfecta de todas las comunidades humanas”83.

El tercer autor que consideramos es Marsilio de Padua (1275-1342) el cual, 
en su obra maestra, el Defensor pacis (1324)84, vuelve a proponer en pleno siglo XV 
la doctrina organicista, dejándose inspirar por Aristóteles que había comparado la 
ciudad a un animal.

Si para Juan la comunidad política era como un cuerpo humano, para Mar-
silio la ciudad, communitas por excelencia, era un animal que para vivir en salud 
necesita una multitud de “partes proporcionadas, bien ordenadas entre sí, que se 
comunican mutuamente sus funciones con vistas al todo”:

[...] civitatem esse velut animatam seu animalem naturam quandam. Nam sicuti animal bene 
dispositum secundum naturam componitur ex quibusdam proporcionatis partibus invicem ordi-
natis suaque opera <sibi> mutuo communicantibus et ad totum, sic civitas ex quibusdam talibus 
constituitur, cum bene disposita et instituta fuerit secundum racionem. Qualis est igitur com-
paratio animalis et suarum parcium ad sanitatem, talis videbitur civitatis sive regni et suarum 
partium ad tranquillitatem. Huius vero illacionis fidem accipere possumus ex eo, quod de ipsarum 
utraque comprehendunt omnes [...] Secundum quam siquidem analogiam erit e tranquillitas 
bona disposicio civitatis aut regni, qua poterit unaqueque suarum parcium facere perfecte opera-
ciones convenientes sibi secundum racionem et suam institutionem85.

83  Tomás De Aquino (1971) p. 4. Sobre este punto, léanse las observaciones de Spartaco Pupo: “La 
relación orgánica que Tomás establece entre el individuo (unus homo) y la comunidad (communitas) 
se basa en este supuesto fundamental: para compensar al individuo de la indigencia de su condición, 
la naturaleza le ha dotado de la razón, del lenguaje y de las manos. Es evidente que, en la mentalidad 
medieval, de la que Tomás es un ilustre representante, el individuo considerado fuera de la pluralidad 
de los ordines particulares es una verdadera ‘abstracción’”. Pupo (2009) p. 228 (traducción propia).
84  Sobre la obra de Marsilio de Padua, véase Battaglia (1928); Olivieri (1982) pp. 65-74; Neder-
man (1995); Alvazzi (2019) pp. 54-56.
85  Marsilio de Padua (1933) p. 11. “La ciudad es como una naturaleza animada o como un ani-
mal. Pues, así como un animal bien dispuesto según la naturaleza se compone de unas partes pro-
porcionadas, bien ordenadas entre sí, que se comunican sus funciones con vistas al todo, así, si ha 



178 
Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Nº 1, pp. 159 - 187 [2025]
Rosati,  Simone | “Naturaleza y derecho en la civilización medieval …”

En continuidad con la metáfora organicista de Juan de Salisbury, Marsilio 
reconoce en la comunidad política los signos de la naturaleza, en particular del 
mundo animal, en el que la paz sólo puede garantizarse a condición de que todos 
sus miembros respeten sus propias funciones y actúen “secundum rationem, et sua 
institutionem” con vistas al bien superior del todo.

Los tres fragmentos que hemos propuesto reflejan perfectamente, a lo largo 
de un arco temporal bastante vasto, una precisa opción antropológica a favor de la 
comunidad que reduce la contribución del individuo, hasta el punto de que en la 
filosofía medieval “es imposible encontrar referencia alguna a la figura del hombre 
como abstractamente separado del grupo de referencia”86.

La expresión jurídica más evidente del organicismo medieval, que conside-
raba la comunidad como la sede natural del hombre, es la costumbre. A diferencia 
de otras fuentes del derecho, que normalmente son la traducción jurídica de una 
voluntad precisa del poder político, la costumbre “se origina desde abajo”, no perte-
nece al sujeto abstracto, sino al grupo87.

Precisamente por esta conexión con la naturaleza de los hechos sociales, Gui-
llermo de Conches llegó a identificar la costumbre con la naturaleza: “natura ibi 
accipitur pro consuetudine iuxta illud: consuetudo est altera natura”88.

La costumbre, como repetición prolongada de un mismo comportamiento 
por parte de un grupo, no se manifiesta en un acto formal que requiera una catego-
rización formal previa, sino “en un hecho natural que se produce en el tiempo”89.

IV. HABITAR LA NATURALEZA EN LA EDAD MEDIA: PROPIEDAD 
COMUNITARIA Y DERECHOS DE CIUDADANÍA

Los valores, las mentalidades y las teorías que hasta ahora hemos intentado 
reconstruir configuraron profundamente la civilización medieval y sus instituciones, 

sido bien dispuesta y establecida según la razón, la comunidad política se compone de tales partes. 
Parece existir una relación entre la comunidad política, sus partes y la paz, del mismo modo que 
existe una relación entre el animal, sus partes y la salud. [...] Por tanto, según esta analogía, la paz 
será la buena inclinación de la comunidad política por la que cada una de sus partes puede realizar 
perfectamente las acciones que le convienen según la razón y según su propia institución” (traduc-
ción propia).
86  Pupo (2009) 228.
87  “No concierne [la costumbre] al individuo, ya que no es el individuo el sujeto de la memoria y de 
la duración, sino a la pluralidad vertical y horizontal, a la estirpe y al grupo; únicamente en su inte-
rior el individuo es la célula inconsciente de la consolidación del uso. Tiene su origen en lo particu-
lar y desde abajo: aunque pueda expandirse y generalizarse, siempre nace, sin embargo, de una micro 
coagulación colectiva y tiende a impregnar de sí misma las estructuras; la voz de un grupo, tiende a 
vincularse con la cosa, a inscribirse sobre la cosa”. Grossi (1996) p. 102.
88  Guglielmo di Conches (1965) §49. 
89  Bobbio (1942) p. 31.



 179 
Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Nº 1, pp. 159 - 187 [2025]

Rosati,  Simone | “Naturaleza y derecho en la civilización medieval …”

las cuales se forjaron tomando como modelo de referencia la naturaleza de los he-
chos sociales y naturales y no la voluntad del individuo.

Entre los hechos naturales que otorgaron un estatuto muy especial a las insti-
tuciones medievales, consideraremos, basándonos en la enseñanza de Paolo Grossi, 
la tierra y la sangre. 

Expliquemos el significado de estas dos imágenes a las que el lector moderno 
no está acostumbrado a prestar atención.

La tierra “es una institución fuerte, que atrae a los individuos, les condiciona, 
les instrumentaliza en base a aquel fin absorbente que es la producción”90. La sangre 
“adquiere la función de signo y carácter conectado al grupo, a la familia, al agrega-
do consorcial suprafamiliar y –acrecentándose– a la natio, al gran grupo de los que 
descienden de un mismo tronco y forman una misma estirpe”91. 

La tierra y la sangre, en otras palabras, nos muestran una vez más cómo en 
el mundo medieval los juristas –en lugar de crear a través de la ficción un mundo 
abstracto paralelo y a menudo opuesto al de la naturaleza– “naturalizaron una serie 
creciente de relaciones humanas”92.

En las próximas páginas nos detendremos en dos figuras del habitar que pre-
suponen una antropología jurídica basada, como acabamos de señalar, en el vínculo 
identitario entre el territorio y el grupo: la propiedad, por un lado, como relación en-
tre el hombre y la tierra, era un régimen que, más que subrayar el poder del individuo 
sobre la naturaleza, se modelaba plásticamente sobre los frutos naturales de la tierra; 
la ciudadanía, por otro lado, era la marca jurídica que señalaba la pertenencia natural 
no sólo a un lugar determinado, sino sobre todo al grupo familiar o suprafamiliar.

1.	 La propiedad comunitaria

Tratemos primero la propiedad comunitaria medieval93.
Con esta expresión, a diferencia del concepto moderno de propiedad al que 

estamos acostumbrados, nos referimos a una pluralidad de regímenes de apropia-
ción de los recursos naturales pertenecientes siempre a una comunidad determina-
da: propiedad colectiva, usos cívicos, derechos reales de disfrute.

En el mundo medieval, la propiedad tal y como la entendemos hoy, es decir, 
como un conjunto de facultades unitarias pertenecientes a un único sujeto, se frag-
mentaba en múltiples formas de apropiación que podían recaer en distintos sujetos 
individuales y/o colectivos.

90  Grossi (1996) p. 91.
91  Grossi (1996) p. 92.
92  Thomas (2016) p. 109.
93  Sobre las formas de apropiación medievales, la bibliografía es amplísima, véase ex multis Grossi 
(2017); Marinelli (2003); Dani (2013); Petronio (1988); Rodotà (1990).



180 
Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Nº 1, pp. 159 - 187 [2025]
Rosati,  Simone | “Naturaleza y derecho en la civilización medieval …”

La doctrina medieval había explicado esta singular pluralidad de formas de 
pertenencia a través de la teoría del dominium directum y de los dominia utilia94.

El dominio directo, que normalmente ostentaba el señor feudal, consistía en 
el reconocimiento de la propiedad abstracta de la cosa e implicaba la atribución de 
un beneficio económico o alimenticio.

El dominio útil, por su parte, identificaba las formas concretas de apropia-
ción que podían ejercerse sobre la tierra en función de las utilidades económicas95 
las cuales, como veremos enseguida, podía proporcionar el bien. En este caso, los 
titulares de los dominia utilia podían ser los aldeanos o una categoría particular de 
usuarios, como los agricultores, los ganaderos o los mercaderes rurales.

Para comprender esta compleja arquitectura propietaria, es necesario despla-
zar nuestro ángulo de observación del propietario a la tierra96. Si la tierra puede 
ofrecer al hombre una multiplicidad de frutos, como la madera, la hierba para el 
pasto, el agua, entonces la propiedad tendrá que adaptarse plásticamente a ese pai-
saje multiforme, expresando así la relación de apropiación entre un sujeto o una 
comunidad y el bien dispensado por la naturaleza. 

Así, sobre un mismo terreno podían surgir diferentes derechos en función 
de los recursos naturales allí presentes (ius pascendi, ius serendi, ius lignandi, ius ad-
quandi) y cada uno de estos derechos no recaía necesariamente sobre el mismo pro-
pietario. Podía ocurrir que el titular del ius serendi fuera distinto del titular del ius 
pascendi, coincidiendo normalmente este último con toda la comunidad local.

Esta fragmentación de la propiedad en múltiples formas de apropiación de 
la tierra era un reflejo de los diferentes usos que una comunidad podía hacer de un 
determinado territorio: cultivo, ganadería, recolección de leña o frutos del sotobos-
que, captación de agua, etc.

Surge así un elemento esencial de la propiedad comunitaria medieval: el vín-
culo simbiótico entre el territorio y la comunidad. Sólo un vínculo continuo con la 
tierra podía permitir la subsistencia de tal régimen propietario basado en un hábil 
equilibrio entre las necesidades individuales y colectivas y en el conocimiento direc-
to de las peculiaridades agronómicas, climáticas, geológicas, sociales y económicas 
de un territorio.

Otro aspecto importante, vinculado al anterior, es el requisito de la estabilidad. 
La tierra no es aquí un objeto de circulación económica, sino una garantía de subsis-
tencia para la comunidad. Por ello, las generaciones de usuarios que se turnan en el 
uso de la tierra no actúan como titulares de un poder ilimitado que pueda llevar a la 

94  Sobre la teoría del dominio dividido, véase ex multis Grossi (1992); Petronio (1988); Dani 
(2013) pp. 68-74.
95  Petronio (1988) p. 514.
96  Paolo Grossi sugiere, en la estela de Salvatore Pugliatti, una clave metodológica semejante para 
comprender la realidad de las propiedades colectivas, a saber, la de “mirar la relación entre el hom-
bre y las cosas ya no desde la cima del sujeto, sino situándose al nivel de las cosas y observando esa 
relación desde abajo, sin preconceptos individualistas y con una total disposición a leer las cosas sin 
lentes deformantes”. Grossi (1992) p. 604 (traducción propia).



 181 
Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Nº 1, pp. 159 - 187 [2025]

Rosati,  Simone | “Naturaleza y derecho en la civilización medieval …”

transformación o enajenación del bien; su actitud psicológica es diferente, más cerca-
na a la de un custodio que se preocupa por mantener la consistencia del bien97.

2.	 Los derechos de ciudadanía

Pasemos a la sangre y, por tanto, al concepto de ciudadanía en el mundo me-
dieval98 como vínculo identitario entre el territorio y el grupo.

Una aclaración preliminar se refiere a la propia noción de ciudadanía, que es 
radicalmente diferente de la que estamos acostumbrados a pensar, es decir, la perte-
nencia y sujeción al Estado nacional.

En el mundo medieval podemos observar el mismo proceso ya descrito para 
las situaciones reales en las que la propiedad se descompone en múltiples formas 
de pertenencia, en función de las “utilitates” que pueden derivarse de la tierra. Del 
mismo modo, en las ciudades medievales no existe una única ciudadanía, sino “una 
pluralidad de condiciones subjetivas diferenciadas y jerarquizadas”99.

Al igual que existía un dominio dividido, también existía una “ciudadanía 
dividida”100 según los “diversos ordenamientos a los que se podía pertenecer”101 (fa-
milia, corporación, comuna, feudo, iglesia, imperio, etc.) y de los que descendían 
una serie de derechos, privilegios y deberes.

La clave para comprender la ciudadanía medieval es la antropología comuni-
taria de la que ya hemos hablado y a la que puede ser útil volver brevemente.

En un periodo histórico en el que, tras la caída del Imperio Romano de Oc-
cidente, ya no existía una estructura político-administrativa sólida que pudiera 
controlar todos los aspectos de la sociedad, el único refugio seguro en el que encon-
trar protección eran las comunidades intermedias: la familia en primer lugar, pero 
también los barrios, los distritos, los gremios profesionales, religiosos o asistenciales, 
hasta llegar a la comuna y, en última instancia, a la Iglesia y el Imperio.

Este es el pluralismo jurídico sobre el que se erige todo el edificio medieval y 
que se manifiesta en la coexistencia de diferentes ordenamientos jurídicos produci-
dos por varios grupos sociales. La consecuencia más relevante de tal antropología es 
la irrelevancia del individuo como sujeto de derecho y la elástica atribución de dere-
chos y deberes en función de la pertenencia territorial y comunitaria102.

97  Conte (2012) pp. 55-56.
98  Sobre la ciudadanía en la Edad Media, véase ex multis Cambiano (2000); Costa (2005); Crifò 
(2005); Grosso (1997).
99  Costa (1999) p. 15 (traducción propia).
100  Ascheri (2012) p. 176 (traducción propia).
101  Ascheri (2012) p. 176 (traducción propia).
102  A este respecto, léanse las observaciones de Alessandro Dani: “En un contexto en el que prevale-
cían las ideas de status, ordo, dominium, hierarchia, surgió más bien el reconocimiento de privilegia 
e immunitates referidos a determinadas clases y grupos sociales, no sólo identificables sobre una base 
territorial, sino también étnica, política, profesional y familiar, con un acentuado particularismo ju-
rídico consecuente”. Dani (2021) p. 13 (traducción propia).



182 
Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Nº 1, pp. 159 - 187 [2025]
Rosati,  Simone | “Naturaleza y derecho en la civilización medieval …”

Intentemos comprender mejor cómo era posible que una misma persona per-
teneciera simultáneamente a varios ordenamientos.

Un primer nivel comunitario, al que pertenecía la mayoría de los hombres 
medievales, estaba representado por la Iglesia universal y el Sacro Imperio romano. 
En el caso de la Iglesia, en particular, la presencia capilar de las instituciones ecle-
siásticas (diócesis, parroquias, monasterios) garantizaba a los bautizados una serie 
de derechos y prerrogativas no sólo de carácter espiritual, sino también relacionados 
con la asistencia a los enfermos o indigentes, con la educación o incluso jurídicos 
(como en el caso de los contratos y testamentos)103.

Seguían los diversos derechos, privilegios y obligaciones de carácter territorial 
(municipio, feudo, castro), profesional (gremio), familiar o político. Por ejemplo, la 
pertenencia a un gremio era fundamental para el desempeño de las diversas activi-
dades profesionales y para la protección de los intereses de la categoría, además del 
siempre presente vínculo solidario entre los miembros104.

Por último, no se puede obviar el papel decisivo de la familia de la que de-
pendía la llamada ciudadanía natural u originaria, que se adquiría no sólo por 
nacimiento en el lugar, sino también por nacimiento de padre ciudadano105. La 
pertenencia a una familia, por tanto, podía suponer en algunos casos condiciones 
privilegiadas para el acceso a cargos, mientras que en otros constituía un impedi-
mento para el ejercicio de cargos públicos o incluso para la adquisición de bienes 
inmuebles106.

En conclusión, habitar en la Edad Media significaba –más que ser titular 
de derechos individuales abstractos– pertenecer a un territorio y a las diversas co-
munidades intermedias que colaboraban por el bien de la civitas. Como sugiere 
Alessandro Dani, la ciudadanía era una “actividad virtuosa” destinada a honrar a la 
comunidad en la que uno se insertaba mediante el cumplimiento de deberes de co-
laboración, ayuda mutua y solidaridad107.

V. CONCLUSIONES

El largo itinerario que hemos trazado en estas páginas, aunque de forma frag-
mentaria, nos ha permitido examinar en primer lugar las diversas formas de enten-
der y vivir la relación entre el ser humano y el territorio que habita.

En el mundo antiguo, sobre todo en la Roma republicana y alto-imperial, la 
naturaleza no era considerada la fuente suprema, eterna e inmutable del derecho; 
por tanto, cualquier disposición humana contraria a la naturaleza debía considerar-
se legítima, ya que el derecho podía establecerse contra naturam.

103  Dani (2021) pp. 27-29.
104  Dani (2021) p. 34.
105  Cortese (1960) pp. 132-139.
106  Dani (2021) pp. 35-36.
107  Dani (2021) p. 135.



 183 
Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Nº 1, pp. 159 - 187 [2025]

Rosati,  Simone | “Naturaleza y derecho en la civilización medieval …”

Esta idea de naturaleza cambió radicalmente gracias a la aportación del pensa-
miento cristiano, en particular de los Padres de la Iglesia, que influyó enormemente 
en el propio Derecho romano justinianeo. A partir de la Antigüedad tardía, la na-
turaleza ya no fue considerada como una realidad externa al derecho, sino como la 
fuente misma de la juridicidad. La naturaleza, como creación de Dios, constituía un 
criterio normativo de primera importancia que no podía ser alterado por el hombre.

La idea de naturaleza como fuente suprema del derecho se enriqueció aún 
más con el pensamiento medieval, en el cual la consideración de la naturaleza como 
un orden perfecto constituyó un fundamento antropológico de toda la civilización 
medieval.

Desde el punto de vista del derecho, las consecuencias fueron importantes. La 
naturaleza, como expresión de la voluntad divina, no estaba sujeta a la libre dispo-
sición de los hombres, elevándose así al rango de límite inmutable e insuperable al 
poder del propio soberano.

Tales certezas antropológicas serán progresivamente aniquiladas por la moder-
nidad, que impondrá una nueva forma de entender la relación entre el ser humano 
y el medio ambiente. A partir de la Revolución Francesa, se impondrá un modelo 
basado en el culto al individuo, la tecnocracia, la propiedad privada extractiva y 
excluyente, el derecho como ciencia abstracta e imperativa desvinculada de los lazos 
sociales, y la naturaleza como mero medio de intercambio económico.

BIBLIOGRAFÍA CITADA

Agustín (1864): “PL 41, 720”, en Migne, Jacques-Paul (edit.), Patrologiae cursus completus. 
Series latina, vol. 41 (Paris, Garnier Fratres). Columna 720.

Agustín (1865): “PL 37, 1878”, en Migne, Jacques-Paul (edit.), Patrologiae cursus comple-
tus. Series latina, vol. 37 (Paris, Garnier Fratres). Columna 1878.

Alvazzi, Paolo (2019): Individuo e comunità. Considerazioni storico-giuridiche 
sull’individualismo (Torino, Giappichelli).

Anselmo de Aosta (1946): “Monologion”, en Schmitt, Franciscus Salesius (edit.), Sancti 
Anselmi Cantuariensis Archiepiscopi Opera Omnia, vol. 1, (Edinburgh, Apud Thomam 
Nelson et Filios) pp. 22-23. 

Ascheri, Mario (2012): “La cittadinanza o le cittadinanze nella città medievale italiana?”, 
en De Vicentiis, Amedeo (edit.), Roma e il Papato nel Medioevo. Studi in onore di Massi-
mo Miglio, I: Percezioni, scambi, pratiche (Roma, Storia e Letteratura) pp. 175-183.

Battaglia, Felice (1928): Marsilio da Padova e la filosofia politica nel medioevo (Firenze, Le 
Monnier).

Benson, Robert, Constable, Giles y Lanham, Carol (1982): Renaissance and Renewal in the 
Twelfth Century (Cambridge - Massachusetts, Harvard University Press).

Bobbio, Norberto (1942): La consuetudine come fatto normativo (Padova, CEDAM).
Caiazzo, Irene (2020): “Filosofia della natura e fisica elementare nell’alto medioevo”, en La 

conoscenza scientifica nell’Alto Medioevo (Spoleto, Fondazione Centro Italiano di Studi 
sull’Alto Medioevo) pp. 1059-1086.



184 
Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Nº 1, pp. 159 - 187 [2025]
Rosati,  Simone | “Naturaleza y derecho en la civilización medieval …”

Cambiano, Giuseppe (2000): Polis. Un modello per la cultura europea (Roma-Bari, Laterza).
Catalani, Luigi (2004): “Il postulato dell’ordine in Anselmo d’Aosta”, Archives d’histoire 

doctrinale et littéraire di Moyen Âge, Nº 71: pp. 7-33.
Chenu, Marie Dominique (1991): La teologia nel Dodicesimo secolo (Milano, Jaca Book).
Clark, David W. (1971): “Voluntarism and Rationalism in the Ethics of Ockham”, Fran-

ciscan Studies, Nº 31: pp. 72-87.
Conte, Emanuele (2012): “Beni comuni e domini collettivi tra storia e diritto”, en Ma-

rella, María (edit.), Oltre il pubblico e il privato. Per un diritto dei beni comuni (Roma, 
ombre corte) pp. 43-59.

Cortese, Ennio (1960): “Cittadinanza (diritto intermedio)”, en Enciclopedia del Diritto, 
vol. VII, (Milano, Giuffrè) pp. 132-139.

Cortese, Ennio (2020): La norma giuridica. Spunti teorici nel diritto comune classico, Tomo 
1 (Roma, Senato della Repubblica).

Costa, Pietro (1999): Civitas. Storia della cittadinanza in Europa, I: Dalla civiltà comunale 
al Settecento (Roma-Bari, Laterza).

Costa, Pietro (2005): Cittadinanza (Roma-Bari, Laterza).
Crifò, Giuliano (2005): Civis. La cittadinanza tra antico e moderno (Roma-Bari, Laterza).
Dani, Alessandro (2013): Le risorse naturali come beni comuni (Arcidosso, Effigi).
Dani, Alessandro (2021): Cittadinanze e appartenenze comunitarie. Appunti sui territori tos-

cani e pontifici di Antico regime (Roma, Historia et Ius).
De Bertolis, Ottavio (2012): La moneta del diritto (Milano, Giuffrè).
De Lagarde, Georges (1963): La naissance de l’esprit laïque au déclin du Moyen Age, Tomo 

V (Louvain, Ed. Nauwelaerts y Paris, Béatrice-Nauwelaerts).
Decretum, 1, d. 5, c. 1.
Delort, Robert y Walter, François (2002): Storia dell’ambiente europeo (Bari: Edizioni 

Dedalo).
D’Onofrio, Giulio (1996): “Anselmo d’Aosta”, en Storia della teologia nel Medioevo. I prin-

cìpi, Tomo I (Casale Monferrato, Piemme) pp. 481-552.
Fantini, Maria Grazia (1994): “Natura idest deus. Il “luogo” del diritto nella cultura basso-

medievale”, Divus Thomas, vol. 97, Nº 2: pp. 106-208.
Frugoni, Chiara (1980): “Letteratura didattica ed esegesi scritturale nel ‘De bono religiosi 

status’ di S. Pier Damiani”, Rivista di storia della Chiesa in Italia, Nº 34: pp. 7-59.
Gattucci, Adriano (1989): “San Pier Damiani, il matrimonio, la castità e l’esemplarità 

animalesca”, Studi medievali, Nº 30: pp. 697-748.
Giansante, Massimo (2010): “Giganti E Nani. Gli antichi e i moderni in una metafora 

medievale”, I Quaderni Del m.æ.S. - Journal of Mediæ Ætatis Sodalicium, vol. 13, Nº 1: 
pp. 233-246.

Gregory, Tullio (1952): “L’idea della natura nella Scuola di Chartres”, Giornale critico della 
filosofia italiana, Nº 31: pp. 433-442.

Gregory, Tullio (1966): “L’idea di natura nella filosofia medievale prima dell’ingresso della 
fisica di Aristotele. Il secolo XII”, en Nardi, Bruno (edit.), La filosofia della natura nel 
Medioevo: Atti del III Congresso Internazionale di Filosofia Medioevale (Milano, Società 
Editrice Vita e Pensiero) pp. 27-65.



 185 
Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Nº 1, pp. 159 - 187 [2025]

Rosati,  Simone | “Naturaleza y derecho en la civilización medieval …”

Grossi, Paolo (1992): Il dominio e le cose. Percezioni medievali e moderne dei diritti reali 
(Milano, Giuffrè).

Grossi, Paolo (1996): El orden jurídico medieval (trad. Francisco Tomás y Valiente, Madrid, 
Marcial Pons).

Grossi, Paolo (2017): “Un altro modo di possedere”. L’emersione di forme alternative di pro-
prietà alla coscienza giuridica post-unitaria (Milano, Giuffrè).

Grosso, Enrico (1997): Le vie della cittadinanza. Le grandi radici. I modelli storici di riferi-
mento (Padova, CEDAM).

Gualazzini, Ugo (1955): “Natura id est Deus”, Studia Gratiana, Nº 3: pp. 413-424.
Guillermo de Conches (1854): “PL 172, 56”, en Migne, Jacques-Paul (edit.), Patrologiae 

cursus completus. Series latina, vol. 172 (Paris, Garnier Fratres).
Guillermo de Conches (1938): “Dragmaticon”, en Boethius, Joseph (edit.), La doctri-

ne de la création dans l’école de Chartres: études et textes (Paris-Ottawa, Publications de 
l’Institut d’Etudes Médiévales d’Ottawa).

Guillermo De Conches (1965): Glosae super Platonem, (Paris, J. Vrin).
Guillermo de Saint-Thierry (1855): “PL 180, 333-340”, en Migne, Jacques-Paul (edit.), 

Patrologiae cursus completus. Series latina, vol. 180 (Paris, Garnier Fratres)
Haskins, Charles (1971): The Renaissance of the Twelfth Century (Cambridge, Harvard Uni-

versity Press, octava edición).
Inst., I, II, 4.
Ivo de Chartres (1855): “PL 161, 50”, en Migne, Jacques-Paul (edit.), Patrologiae cursus 

completus. Series latina, vol. 161 (Paris, Garnier Fratres) columa 50.
Juan De Salisbury (1855): “PL 199, 540”, en Migne, Jacques-Paul (edit.), Patrologiae cur-

sus completus. Series latina, vol. 199 (Paris, Garnier Fratres) columna 540.
Juan Escoto Eriúgena (1865): “PL, 122, 289C”, en Migne, Jacques-Paul (edit.), Patrolo-

giae cursus completus. Series latina, vol. 122 (Paris, Garnier Fratres) columna 289C.
La Rocca, Cristina (1995): “L’ambigua novità: il XII secolo”, Quaderni di storia religiosa, 

vol. 2: pp. 29-55.
Le Goff, Jacques (2005): El Dios de la Edad Media (Madrid, Editorial Trotta).
Le Goff, Jacques (2014): Les Intellectuels au Moyen Âge (Paris, Points Histoire).
Marchettoni, Leonardo (2008): “Ockham e l’origine dei diritti soggettivi”, Quaderni fio-

rentini per la storia del pensiero giuridico moderno, Nº 37: pp. 19-64.
Marinelli, Fabrizio (2003): Gli usi civici (Milano, Giuffrè).
Martínez, Faustino (2005): “La superioridad del derecho divino en el pensamiento pre-

gracianeo: una visión de las colecciones canónicas medievales”, Ius Canonicum, Nº 89: 
pp. 183-231.

Marsilio de Padua (1933): “Marsilius von Padua, Defensor pacis”, en Scholz, Richard 
(edit.), Monumenta Germaniae Historica - Fontes Iuris Germanici Antiqui in Usum Scho-
larum Separatim Editi, vol. 7 (Verlag, Harrassowitz Verlag) p. 11.

McGrade, Arthur Stephen (1980): “Ockham and the Birth of Individual Rights”, en 
Tierney, Brian y Linehan, Peter A. (edits.), Authority and Power: Studies on Medieval 
Law and Government Presented to Walter Ullman in His Seventieth Birthday (Cambridge, 
Cambridge University Press) pp. 149-165.



186 
Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Nº 1, pp. 159 - 187 [2025]
Rosati,  Simone | “Naturaleza y derecho en la civilización medieval …”

Nederman, Cary (1987): “The physiological significance of the organic metaphor in John 
of Salisbury’s Policraticus”, History of Political Thought, Nº 8: pp. 211-223.

Nederman, Cary (1995): Community and Consent. The Secular Political Theory of Marsiglio 
of Padua’s Defensor Pacis (Lanham-MD., Rowman & Littlefield).

Olivieri, Luigi (1982): “Il tutto e la parte nel «Defensor pacis» di Marsilio da Padova”, Ri-
vista Critica di Storia della Filosofia, Nº 37: pp. 65-74.

Panikkar, Raimundo (1972): El concepto de naturaleza. Análisis histórico y metafísico de un 
concepto (Madrid, Selecciones Gráficas Ediciones, segunda edición).

Petronio, Ugo (1988): “Usi e demani civici fra tradizione storica e dogmatica giuridica”, 
en Cortese, Ennio (edit.), La proprietà e le proprietà (Milano, Giuffrè) pp. 491-542. 

Pier Damiani (1989): “De divina potentia”, en Reindel, Kurt (edit.), Die Briefe des Petrus 
Damiani, Teil 3, Briefe 91-150 (München, Monumenta Germaniae Historica) p. 368.

Pupo, Spartaco (2009): “L’idea di comunità nella filosofia politica medievale”, Schede me-
dievali, Nº 47: pp. 223-233.

Raña, César (2009): “Natura optima parens. La naturaleza en el siglo XII”, Revista española 
de Filosofía Medieval, Nº 16: pp. 43-56.

Reindel, Kurt (1988): Die Briefe des Petrus Damiani (München, Harrassowitz Verlag).
Rodotà, Stefano (1990): Il terribile diritto. Studi sulla proprietà privata (Bologna, Mulino). 
Struve, Tilman (1994): “The Importance of the Organism in the Political Theory of John 

of Salisbury”, Studies in Church history. Subsidia, Vol. 3: pp. 303-317.
Tanzella-Nitti, Giuseppe (2016): “Creación”, en Vanney, Claudia, Silva, Ignacio y 

Franck, Juan (edits.), Diccionario Interdisciplinar Austral (Pilar, Instituto de Filosofía 
Universidad Austral) pp. 1-23.

Thomas, Yan (1973): “La langue du droit romain. Problèmes et méthodes”, Archives de 
philosophie du droit, Nº 18: pp. 103-125.

Thomas, Yan (2016): Fictio legis (Macerata, Quodlibet).
Thomas, Yan y Chiffoleau, Jacques (2020): L’istituzione della natura (Macerata, Quodlibet).
Tierney, Brian (1963): “Natura id est Deus: A Case of Juristic Panteism?”, Journal of the 

History of Ideas, Nº 24: pp. 307-322.
Tierney, Brian (2002): L’idea dei diritti naturali. Diritti naturali, legge naturale e diritto ca-

nonico 1150-1625 (Bologna, Il Mulino).
Tomás de Aquino (1866): Sancti Thomae Aquinatis doctoris Angelici ordinis praedicatorum 

summa Theologica, vol. 21 (Parma, Typis Petri Fiaccadori).
Tomás de Aquino (1891): “Iª q. 45 a. 3 co.”, en Sancti Thomae Aquinatis Opera omnia 

iussu edita Leonis XIII P.M, v. VI-VII (Roma, Ex Typographia Polyglotta S. C. De Propa-
ganda Fide).

Tomás de Aquino (1971): Sententia libri politicorum, Tabula libri politicorum, Opera Om-
nia, iussu Leonis XIII P.M. edita, Tomus XLVIII (Roma, ad Sanctae Sabinae).

Villey, Michel (1964): “La genèse du droit subjectif chez Guillaume d’Occam”, Archives de 
philosophie du droit, Nº 9: pp. 97-127.

Villey, Michel (2013): La formation de la pensée juridique moderne (Paris, Presses Universi-
taires de France).



 187 
Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Nº 1, pp. 159 - 187 [2025]

Rosati,  Simone | “Naturaleza y derecho en la civilización medieval …”

Weigand, Rudolf (1967): Naturrechtslehre der Legisten und Dekretisten von Irnerius bis 
Accursius und von Gratian bis Johannes Teutonicus (Munich, Münchener Theologische 
Studien. Kanonistische Abteilung).




