@ Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Ne 1, pp. 159 - 187 [2025]

Recepcion: 04/10/2024. Aceptacion: 22/10/2024 DOI: 10.7764/R.521.6

159

NATURALEZA Y DERECHO EN LA CIVILIZACION
MEDIEVAL. HACIA UN DIALOGO TRANSDISCIPLINAR
SOBRE LA RELACION ENTRE PERSONA Y

MEDIO AMBIENTE

NATURE AND LAW IN MEDIEVAL CIVILISATION. TOWARDS A
TRANSDISCIPLINARY DIALOGUE ON THE RELATIONSHIP BETWEEN
HUMAN BEINGS AND THE ENVIRONMENT

Simone Rosati'

RESUMEN: El presente trabajo pretende reconstruir la compleja relacién entre el hombre
y la naturaleza en la civilizacién juridica medieval desde una perspectiva interdisciplinar.
Tras esbozar los rasgos esenciales del pensamiento medieval sobre la naturaleza, impres-
cindible para situar el derecho en su contexto adecuado, se abordardn en primer lugar las
reflexiones de los juristas sobre la naturaleza y, en segundo lugar, se analizardn dos institu-
ciones juridicas, la propiedad comunitaria y la ciudadania, que ofrecerdn claves relevantes
para la comprensién de la cuestién tratada.

Palabras clave: naturaleza, derecho natural, comunidad, propiedad, ciudadanfa, historia del
derecho medieval.

ABSTRACT: This paper aims to reconstruct the complex relationship between man and
nature in medieval legal civilisation from an interdisciplinary perspective. After outlining
the essential features of medieval thought on nature, which is essential to place law in its
proper context, we will first deal with the jurists’ reflections on nature and, secondly, we
will analyse two legal institutions, community property and citizenship, which will provide
relevant clues for understanding the issue in question.

Keywords: nature, natural law, community, property, citizenship, history of medieval law.

I. INTRODUCCION

El trabajo que nos disponemos a emprender sobre la relacién entre naturaleza
y derecho en la época medieval requiere algunas consideraciones previas.

! Profesor de Derecho romano y de Historia del Derecho en la Facultad de Derecho de la Universidad
Catélica San Antonio de Murcia (Espafia). Direccién postal: Av. de los Jerénimos, 135, 30107 Guada-
lupe, Murcia (Espafia). Correo electrénico: srosati@ucam.edu. 2 0000-0002-2522-4399.


mailto:srosati%40ucam.edu?subject=
https://orcid.org/0000-0002-2522-4399

160

Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Ne 1, pp. 159 - 187 [2025]

Rosati, Simone | “Naturaleza y derecho en la civilizacién medieval ...”

La primera es histérica. La época objeto de nuestro examen abarca casi un
milenio y, como es bien sabido, ha pasado por diversas fases que, en verdad, no han
alterado sus caracteristicas esenciales, hasta el punto de que podemos hablar de una
tnica civilizacién medieval®. En efecto, los tiempos del derecho, y mds aun los que
conciernen, como en este caso, a la relacién entre el hombre y el medio ambiente,
repudian los esquematismos cronolégicos y descansan, en cambio, en los estratos
mds profundos de una civilizacidn, es decir, en el terreno de los valores.

Aqui, nuestro interés no consistird en trazar lineas estériles y abstractas de de-
marcacién temporal ni en buscar elementos de continuidad o discontinuidad entre
una época y otra. Nuestro dngulo de observacién se basard en ese complejo de valores
y opciones culturales duraderas que definen el rostro de una civilizacién la cual, a pe-
sar de sus continuos y a menudo radicales cambios y renacimientos, es unitaria’.

La segunda consideracién es metodoldgica. La cuestién medioambiental exige
un enfoque interdisciplinar o, mejor atin, ecolégico, capaz de establecer un didlogo
continuo entre las ciencias naturales y las ciencias sociales. Esta advertencia es deci-
siva en el dmbito del derecho, donde el estudio de un orden juridico nunca puede
separarse del contexto social, politico, filoséfico, teoldgico o econédmico que contri-
buyé a su formacién.

El presente trabajo se divide en tres partes. En la primera, se intentard definir
los fundamentos culturales de la relacién entre el ser humano y el medio ambiente
en la época medieval. En la segunda, se comprenderd cudl era la nocién de naturaleza
entre los juristas medievales, para lo que se recurrird a los conceptos de derecho na-
tural y de 7es, centrales en la civilizacién medieval. Finalmente, en la dltima parte se
analizardn dos figuras juridicas que, a nuestro juicio, ejemplifican la compleja relacién
entre el hombre y la naturaleza: la propiedad comunitaria y la ciudadanfa medieval.

II. FUNDAMENTOS FILOSOFICO-TEOLOGICOS DE LA RELACION
ENTRE EL HOMBRE Y LA NATURALEZA EN LA EPOCA MEDIEVAL

En el mundo medieval, a diferencia del romano, la relacién entre el hombre y
la naturaleza se asenté sobre los siguientes valores:

1. Creatio ex nihilo;
2. Lectura alegérica de la naturaleza;

2 Sobre la cldsica distincidn entre alta y baja Edad Media, Paolo Grossi advirtié del riesgo de pensar
“que se trata de dos momentos tan auténomos que pueden ser divididos y evaluados por separado.
Nosotros hemos preferido hablar de ‘cimientos’ y de ‘edificacién’, dejando bien sentado el cardcter
unitario del edificio histdrico y, sobre todo, poniendo en evidencia la no desmembracién. Estamos
convencidos de esta unidad, como estamos convencidos del desarrollo sucesivo y potencialmente
completo ya en lo que le antecedid, y de que hay una profunda, intima, esencial continuidad entre
los dos momentos de la misma experiencia’. Grosst (1996) p. 49.

% Es sugestiva la visién de Grossi que distingue en la Edad Media, como en toda experiencia jur{di-
ca, “su momento de formacién, su madurez y su decadencia”. Grosst (1996) p. 61.



Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Ne 1, pp. 159 - 187 [2025]

Rosati, Simone | “Naturaleza y derecho en la civilizacién medieval ...”

3. Lectura racionalista de la naturaleza;
4. La naturaleza como ordo.

1. CREATIO EX NIHILO

Se trata de una de las aportaciones mds originales —y precursora de nuevas y
fructiferas reflexiones en la época medieval- de la cultura judeocristiana®. A dife-
rencia del mundo antiguo, donde era concebida como &py1n (principio de todas las
cosas) y xéouog (mundo ordenado)’, en el pensamiento judeocristiano, la naturaleza
no tiene tal prioridad temporal y de valor, ya que es creada por Dios, causa essendi
primordial del universo.

La naturaleza es la expresién de un acto de voluntad de Dios que crea de la
nada todos los seres, los cuales, por tanto, no pueden existir por si mismos, sino
s6lo en virtud de la obra de Dios que constituye su ser.

La clave hermenéutica de la cosmologfa cristiana, radicalmente distinta de la
cosmologia griega basada en la experiencia, es la revelacién biblica. Una correcta
hermenéutica de las Sagradas Escrituras es, por consiguiente, esencial para com-
prender el significado teoldgico y antropoldgico de la creacién.

Véase en primer lugar el Génesis 1,1 (“Al principio cuando Dios creé el cielo
y la tierra”), que percibe el mundo no como un orden arbitrariamente gobernado
por la deidad, sino directamente creado ex nibilo por un Dios “personal, tnico,
creador y padre™. El adverbio “al principio”, expresado en griego como &py, ex-
presa efectivamente la omnipotencia de Dios, que crea el universo sin necesidad de
materia preexistente’.

El resultado de la accién creadora de Dios es “el cielo y la tierra”, que aluden
a todo el universo, tanto en sus realidades fisicas como espirituales®. La distincién
biblica entre Creador y criatura significa no sélo que el universo depende de Dios,
sino sobre todo que la naturaleza no es Dios y, por tanto, estd desacralizada’. Si en
el mundo antiguo la naturaleza formaba parte del mundo divino —hasta el punto de

* PANIKKAR (1972) pp. 102-113; DELORT y WALTER (2002) pp. 70-77.
> Raxa (2009) p. 45.

¢ PANIKKAR (1972) p. 103.

7 TANZELLA-NITTI (2016) pp. 4-6.

8 TANZELLA-NITTI (2016) p. 5.

? PANIKKAR (1972) pp. 107-108.

161



162

Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Ne 1, pp. 159 - 187 [2025]

Rosati, Simone | “Naturaleza y derecho en la civilizacién medieval ...”

que los paganos le hacfan ofrendas y sacrificios—'?, en la filosofia cristiana se afirman
en cambio tres esferas distintas de reflexién: Dios, el mundo y el hombre''.

A este respecto, no puede omitirse la importancia de la dimensién relacional
de la Creacién, que demuestra una vez mds su originalidad. El Dios cristiano no
es s6lo un ser trascendente, y por tanto radicalmente separado del mundo e ines-
crutable, sino que es también un ser inmanente, es decir, presente y solidario con
el hombre y su historia'>. Trascendencia e inmanencia quedan asi perfectamente
integradas en la figura de Dios, adquisicién nunca alcanzada por el pensamiento
antiguo, en el que ambos conceptos eran siempre alternativos. De ahi los dos signi-
ficados de la creacién, en sentido activo o pasivo’.

La creacién en sentido activo identifica la accién de Dios que crea el universo
a partir de la nada. Y a propésito de la nada, hay que entenderse bien, porque aqui
la nada no es, como en Platén, la materia amorfa que el Dios artifice (no creador)
moldea para generar el universo, sino una nocién que surge simultdneamente con la
creacién: Dios no opera sobre la nada, sino que crea él solo.

En cambio, la creacién en sentido pasivo se refiere a todo lo que no es Dios,
es decir, lo creado, como conjunto de realidades finitas y contingentes que, aunque
dependen totalmente de Dios, estdn sujetas a la corruptibilidad y a la muerte.

Los dos sentidos de la creacién, activo y pasivo, estdn unidos por una dindmi-
ca relacional continua, evidente en la doble dimensién trascendente e inmanente de
Dios, que Santo Tomds aclaré en la Suma Teoldgica:

creatio ponit aliquid in creato secundum relationem tantum. Quia quod creatur, non fit per mo-
tum vel per mutationem. Quod enim fir per motum vel mutationem, fit ex aliquo praeexistenti,
quod quidem contingit in productionibus particularibus aliquorum entium; non autem potest
hoc contingere in productz'one totius esse a causa universali omnium entium, quae est Deus. Unde
Deus, creando, producit res sine motu. Subtracto autem motu ab actione et passione, nibil rema-
net nisi relatio, ut dictum est. Unde relinquitur quod creatio in creatura non sit nisi relatio quae-

10 “La mayorfa de los paganos la consideraban [a la naturaleza] parte del mundo divino y su actitud

hacia ella se caracterizaba por la sumisién a un orden, a un destino inexorablemente sufrido y fatal-
mente aceptado: habfa, pues, que cautivar a la naturaleza mediante ritos, ofrendas, plegarias. Nada
podia inducirlos a dominarla o transformarla, y en Grecia o Roma esto se dejaba generalmente al
deplorable trabajo manual de los esclavos, mientras que la élite intelectual se dedicaba a la contem-
placién del orden armonioso y de las verdades eternas o a la reflexién constructiva sobre los modelos
asi propuestos. Con la llegada del cristianismo, una de las misiones explicitas del hombre es dominar
la naturaleza, aprender a explotarla, creciendo y multiplicindose. Pero la naturaleza sigue siendo
obra de Dios, que la creé libremente ex nihilo; representa el admirable ejemplo de su sabidurfa, que
el hombre debe esforzarse por comprender utilizando su inteligencia, para dominarla con la razén
segtin el plan de Dios”. DELORT y WALTER (2002) pp. 71-72 (traduccién propia).

""" PANIKKAR (1972) p. 107.

12 TANZELLA-NITTI (2016) pp. 13-14.

3 TanzeLLa-NITTI (2016) pp. 1-2.



Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Ne 1, pp. 159 - 187 [2025]

Rosati, Simone | “Naturaleza y derecho en la civilizacién medieval ...”

dam ad creatorem, ut ad principium sui esse; sicut in passione quae est cum motu, importatur

relatio ad principium motus'.

Se compone asi admirablemente la polaridad entre los dos significados de la
creacion, resolviéndose en un vinculo continuo entre la omnipotencia del Creador
y la finitud de las cosas creadas de las que Dios es la causa de su existencia actual y
de su esencia especifica.

2. LECTURA ALEGORICA DE LA NATURALEZA

La contemplacién simbdlica de la naturaleza fue una expresién predominante
de los primeros siglos de la Edad Media en los que se forjaron algunos de los rasgos
mds tipicos de ese mundo.

Respecto a la Alta Edad Media, se ha hablado, no sin razén, de un “primiti-
vismo proto-medieval” para dar cuenta de esa peculiar psicologia del hombre que
tendfa a fundirse con la naturaleza, renunciando asi a su propia individualidad e
identificdndose con un orden césmico que le impedia desligarse del mundo real®.

Dicha psicologia fue moldeada por una época (particularmente del siglo V
al VII) marcada por continuas guerras, carestias, pestilencias, crisis demogrdficas y
agricolas que contribuyeron a construir una determinada forma de habitar la natu-
raleza, basada en su contemplacién, mds que en la dominacién y el control™.

En una sociedad “primitiva” y precaria en la que la tecnologia, completa-
mente inadecuada, ya no permitfa al hombre dominar la naturaleza, teniendo que
conformarse con los precarios frutos que ofrecia espontineamente el bosque, gran
protagonista del paisaje proto-medieval, la tnica certeza residia en la contemplacién
del orden natural, espejo de una realidad mistica y trascendente que se resolvia en la
voluntad divina'.

La contemplacién de la naturaleza, en efecto, no era otra cosa que la lectura
del libro de la creacién, y asi como en las Sagradas Escrituras cada palabra era ob-
jeto de una interpretacién alegdrica, también las cosas de la naturaleza podfan ser
interpretadas mediante los instrumentos de la exégesis biblica.

4 TomAs DE AQUINO (1891) 12 q. 45 a. 3 co. “La creacién determina una entidad en lo creado sélo
segun la categorfa de relacidn; pues lo creado no se produce por medio de un movimiento o trans-
mutacién. Pues lo que se produce por medio de un movimiento o transmutacién se hace a partir de
algo preexistente: lo cual sucede en las producciones particulares de los seres particulares; pero esto
no puede suceder en la produccién de todo ser a partir de la causa universal de todos los seres, que
es Dios. Por lo tanto, Dios, al crear, produce cosas sin movimiento. Pero si de una operacién vista
como activa o pasiva quitamos el movimiento, sélo queda una relacién, como se ha dicho. Queda,
pues, establecido que la creacidn en las criaturas no es otra cosa que una cierta relacién con el Crea-
dor causa de su propio ser; como en un efecto producido por mutacidn, se produce una relacién con
la causa de esa mutacién” (traduccidn propia).

1> GRrossI (1996) pp. 84-88; Dani (2013) pp. 64-68.

¢ Grosst (1996) pp. 84-88.

17" GRrossI (1996) pp. 84-88.

163



164

Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Ne 1, pp. 159 - 187 [2025]

Rosati, Simone | “Naturaleza y derecho en la civilizacién medieval ...”

En consecuencia, todo fenémeno fisico, en lugar de ser captado en su auto-
nomia y concrecién, remitia a realidades espirituales, como el sol que simbolizaba a
Cristo o la luna que representaba a la Iglesia, iluminada por los rayos del Sol'®.

Ejemplares en este sentido son las palabras de uno de los mds grandes filéso-
fos altomedievales, Juan Escoto Eritdgena, que resume perfectamente el significado
del simbolismo medieval a través del paralelismo Escritura-Criatura: “Dupliciter
ergo lux aeterna se ipsam mundo declarat, per Scripturam videlicet et creaturam. Non
enim aliter in nobis divina cognitio renovatur, nisi per divinae Scripturae apices et
creaturae species” .

Esta visién profundamente religiosa de la naturaleza, como escribié Tullio
Gregory, tendia a reducir toda la realidad fisica a la teologfa, con su rico repertorio
de simbolos y sacramentos®. Durante mucho tiempo esa contemplacién mistico-re-
ligiosa del mundo fisico prevaleceria sobre el estudio racional de la naturaleza, que,
aunque se manifestarfa timidamente ya en estos primeros siglos medievales, sélo se
harfa dominante a partir del siglo XII*".

No se puede omitir un género literario muy extendido en la Edad Media, el
bestiario, donde los animales, tanto reales como imaginarios, eran descritos como
expresiones de la voluntad de Dios y simbolos de un orden moral y religioso en el
cual la busqueda fisica era completamente irrelevante.

Asi, por ejemplo, en el De bono religiosi status de Pier Damiani**, teélogo que
bien representa la espiritualidad altomedieval, se describe al antilope (Authalopus)
el cual, a causa de sus largos cuernos (longa cornua), tiende a enredarse en las ramas
del brezo, simbolo de la miseria del hombre que no puede liberarse de los vicios
terrenales y de la lujuria®®. O también el caso de la calandria que, dotada de propie-
dades curativas, se convierte en simbolo del candor de Cristo (instar quippe caladrii

'8 GREGORY (1966) p. 8.

Y JuaN Escoro ERIUGENA (1865) PL, 122, 289C. “De dos modos se manifiesta la luz eterna en el
mundo, mediante la Escritura y mediante la criatura. Pues el conocimiento de lo divino no progresa
en nosotros de otro modo que no sea, o bien las palabras de la Sagrada Escritura, o bien la belleza de
la criatura” (traduccién propia).

20 GREGORY (1966) p. 14.

21 Sobre la presencia de una reflexién racional sobre la naturaleza ya en la Alta Edad Media, véanse

las observaciones de Irene Caiazzo, quien sostiene que “ambos enfoques, el alegdrico y el racionalis-
ta, se encuentran en la Alta Edad Media y pueden incluso coexistir en los mismos autores e incluso
en los mismos textos. Ademds, hay que sefialar que la presencia de extractos, a veces copiosos, de la
ciencia griega en la produccidn literaria y filoséfica antigua y tardo-antigua (piénsese al menos en
Plinio, Calcidico, Macrobio, Marciano Capella), as{ como en las traducciones greco-latinas (Pseudo-
Sorano, Galeno, Prisciano Lydus), cuya procedencia y datacién a menudo se ignoran, tuvieron un
impacto considerable en los autores de la Alta Edad Media, un impacto que hasta ahora ha sido sub-
estimado y no plenamente comprendido por los historiadores de la ciencia y los fildsofos”. Caiazzo
(2020) p. 1061 (traduccién propia).

22 Sobre la obra de Pier Damiani, véase Gartucct (1989) p. 697-748; GREGORY (1966) pp. 12-13;
Frucont (1980) pp. 7-8.

# REINDEL (1988) p. 467.



Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Ne 1, pp. 159 - 187 [2025]

Rosati, Simone | “Naturaleza y derecho en la civilizacién medieval ...”

candidus est Christus) y, por tanto, en icono de la inocencia y la virginidad (virgini-
tate videlicet et innocentia candidus)*.

Todo el mundo fisico ofrece ejemplos morales que el hombre debe seguir,
como en el caso de la calandria, o evitar, como en el caso del antilope, pero sobre
todo la naturaleza como “sacramentum salutaris allegoriae™ amonesta sobre el fin
ultimo de la existencia humana.

3. LECTURA RACIONALISTA DE LA NATURALEZA

La Edad Media, aun representando una tnica civilizacién, experimenté una
serie de renacimientos (carolingio, otoniano, del siglo XII) que hicieron madu-
rar algunos de los valores ya presentes, aunque en estado germinal, en la sociedad
proto-medieval.

El valor subyacente siguié siendo el naturalismo, como vinculo simbidtico
entre el hombre y la naturaleza. Sin embargo, este principio perdurable, comun a
toda la civilizacién medieval, se tradujo en los primeros siglos de la Edad Media en
una predominante contemplacién alegérica de la naturaleza y, a partir de los siglos
XI-XII, en un més profundo estudio racionalista de los fenémenos naturales.

Entre ambas tendencias se sitia un momento esencial de resurgimiento de la
cultura medieval: el siglo XII*
templar la naturaleza en este periodo, es imprescindible partir de algunos breves
pero decisivos datos histéricos.

La economia primitiva de los primeros tiempos de la Edad Media da paso a
un exuberante crecimiento demogrifico y productivo que tiene como protagonistas
los campos cultivados, la ciudad y la figura emprendedora del mercader””. Sobre

. Para comprender cémo maduré la forma de con-

todo, la ciudad es el lugar por excelencia que define la nueva mentalidad m4s abier-
ta y dispuesta al didlogo, una actitud psicolégica que pronto se extiende al mundo
cultural, gracias a la reflexion de las grandes escuelas medievales.

Es precisamente en las universidades medievales donde se produce un im-
portante cambio de perspectiva en el estudio de la naturaleza. Mientras que en los
primeros siglos la naturaleza era contemplada como “sacramentum salutaris allego-
riae”, es decir, como un simbolo, a partir del siglo XII se convierte en una realidad
auténoma, penetrable ya no sélo a través de la interpretacién exegética, como en la
Biblia, sino también a través de un estudio racional que podfa tomar en considera-
cién las llamadas causas segundas, o sea, la naturaleza creada.

En este proceso de “redescubrimiento de la naturaleza®*® la difusién de la cul-
tura griega y drabe en Europa, sobre todo en Espafia, Francia y el sur de Italia, des-

24 REINDEL (1988) p. 473.
» REINDEL (1988) p. 472.

% Sobre el renacimiento cultural del siglo XII, véase ex multis Haskins (1971); BENSON, CONSTABLE
y Lannam (1982); La Rocca (1995) pp. 29-55; L Gorr (2014).

7 Grosst (1996) pp. 137-139.
* CHENU (1992) pp. 26-35.

165



166

Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Ne 1, pp. 159 - 187 [2025]

Rosati, Simone | “Naturaleza y derecho en la civilizacién medieval ...”

empefié un papel decisivo, gracias también al considerable incremento del comer-
cio”. Piénsese, sélo a titulo de ejemplo, en el papel del comentarista drabe Averroes
que, junto a las verdades de fe, admitié la coexistencia de la verdad de razén, basada
en procesos cognitivos puramente humanos y racionales®’; o en el redescubrimiento
de la obra de Aristételes, decisivo para la elaboracién de una nueva teologfa de corte
racionalista que alcanzarfa su cispide con la definicién de fe de Anselmo de Aosta:
“fides quaerens intellectum™'.

Desde nuestro punto de vista, el del estudio de la naturaleza como ciencia
auténoma, no puede omitirse la importancia de la escuela de Chartres y del debate
cultural que origind.

Uno de los grandes maestros de la escuela catedralicia francesa, Guillermo de
Conches, afirmaba en su obra “De philosophia mundo” que la creacién de la natura-
leza por Dios no debia impedir el deseo de comprender racionalmente su consisten-
cia, su estructura y su finalidad®.

En otra obra, el Dragmaticon, Guillermo trata de la accién de tres sujetos dis-
tintos: Dios, la naturaleza y el hombre. Tras afirmar la doctrina creacionista segin
la cual Dios crea ex nibilo los elementos naturales y los fenémenos contra naturam
(como la resurreccién), se detiene en el opus naturae™.

Es precisamente “la obra de la naturaleza” lo que nos permite registrar el
decisivo cambio de perspectiva de la Escuela de Chartes emprendido, entre otros,
por el maestro Guillermo. La naturaleza ya no era un mero simbolo y alegoria de la
divinidad, era también una realidad fisica con su propia fuerza causal capaz de com-
pletar la obra del Creador.

La naturaleza, por tanto, adquirié una autonomia propia que la hizo digna de
un estudio igualmente auténomo y auténticamente cientifico. Asi, gracias a la difu-
sién de las obras de Platén (en particular el Timeo), Cicerén, Virgilio o Macrobio,
Guillermo pudo explicar la funcién instrumental de la naturaleza en relacién con la
obra creadora de Dios (instrumentum divine operationes®).

Un caso evidente en el que Dios no habia actuado directamente, sino sirvién-
dose de la obra de la naturaleza como instrumentum, era el determinismo astrolégi-

" GREGORY (1960) pp. 15-17.

3 LeGOFF (2005) p. 61.

31 LeGOFF (2005) p. 59-61.

32 GuILLERMO DE CONCHES (1854) PL 172, 56.
3 GUILLERMO DE CONCHEs (1938) pp. 127-128.
3 “Aqui, la naturaleza ya no aparece como una mera epifania de lo divino o un simbolo de realida-
des morales, sino que es una fuerza que preside el nacimiento y el devenir de las cosas; sin dejar de
estar sometida a la voluntad divina, la naturaleza ha tenido una funcidn especifica, a saber, continuar
y completar la obra del Creador, por lo que ha adquirido un valor auténomo”. GREGORY (1952)
pp- 437-438 (traduccién propia).

3 GUILLERMO DE CONCHES (1938) p. 126.



Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Ne 1, pp. 159 - 187 [2025]

Rosati, Simone | “Naturaleza y derecho en la civilizacién medieval ...”

co, que, recuperando la tradicidn estoica, atribufa el nacimiento de los animales y
del cuerpo humano a la fuerza del calor difundido por los astros sobre la Tierra®.

Es fdcil imaginar cdmo tales teorfas debieron provocar la ira de los tedlogos
tradicionalistas como Guillermo de Saint-Thierry, que escribié una vibrante car-
ta a San Bernardo contra el Maestro de Chartres titulada “De erribus Gulielmi de
Conchis”, en la cual le acusaba de materialismo, panteismo y maniqueismo. Segin
el telogo de Saint-Thierry, Guillermo redujo la creacién a un discurso meramente
fisico y profano basado en el poder causal del calor que emana de los astros™.

Lo cierto es que, en este siglo de gran efervescencia cultural, la naturaleza ya
no era sélo un objeto de contemplacién y lectura alegdrica, sino un campo auté-
nomo de investigacién cientifica sobre el cual el hombre podia ahora desplegar un
enorme poder emanado de su conocimiento de los fenémenos fisicos.

4, LA NATURALEZA COMO ORDO

La consideracién de la naturaleza como un orden perfecto es un fundamento
antropoldgico de toda la civilizacién medieval, que, a su vez, lo heredé del mundo
antiguo, enriqueciéndolo con las nociones cristianas de la creacién®.

Ya en el siglo V, el concepto de orden en perspectiva cristiana aparece bien
perfilado en las Enarrationes in Psalmos de San Agustin, el cual describe la natura-
leza como una realidad bellisima en su dimensién de orden perfecto: “Ista contextio
creaturae, ista ordinatissima pulchritudo, ab imis ad summa conscendens, a summis ad
ima descendens, nusquam interrupta, sed dissimilibus temperata, tota laudat Deum”™,

Una interesante nocién de orden que resume perfectamente la mentalidad
medieval es también la de Anselmo de Aosta, en la que el registro filoséfico platéni-
co-agustiniano se funde con una profunda reflexién teoldgica que reconduce el ordo
a la voluntad creadora de Dios.

El arzobispo de Canterbury definié una verdadera teologia del ordo en di-
versas obras como el Monologion, el Cur Deus homo y el De conceptu virginali et de
originali peccato, de las que se pueden extraer cuatro dimensiones fundamentales:
ontoldgica, escatolégica, moral y estética®’.

Nos limitaremos aqui a examinar la primera dimensién, que es la mds inte-
resante para comprender el concepto de naturaleza en la civilizacién medieval: la

% GuILLERMO DE CONCHEs (1854) PL 172, 56. Véase al respecto GREGORY (1966) pp. 19-20.
37 GUILLERMO DE SAINT-THIERRY (1855) PL 180, 333-340.

3% GREGORY (1952) p. 441.

3 CATALANI (2004) pp. 8-9.

% AGUSTIN (1865) PL 37, 1878. “Esta insercién de la criatura en un tejido superior, esta hermosa
realidad en su dimensién de orden perfecto, un orden que se mueve desde las profundidades y se
eleva a las alturas, que desciende desde las alturas a las profundidades, sin interrupciones, pero mul-
tifacético en las variaciones de la diversidad” (traduccién propia).

41 CartaLaNT (2004) p. 9.

167



168

Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Ne 1, pp. 159 - 187 [2025]

Rosati, Simone | “Naturaleza y derecho en la civilizacién medieval ...”

dimensién ontoldgica, la cual debe entenderse como la percepcién de la creacién en
sentido jerdrquico, con Dios en su ctspide absoluta.

En el Monologion, en particular, podemos encontrar una sintesis admirable:
“Procul dubio nibil apertius quam quia illa summa essentia tantam rerum molem, tam
numerosam multitudinem, tam formose formatam, tam ordinate variatam, tam conve-
nienter diversam sola per seipsam produxit ex nihilo”*.

Asi, la variedad de criaturas que componen la creacién no da lugar a un des-
orden o a un mero revoltijo de elementos fisicos, sino a una composicién “ordenada
mediante una disposicién conveniente, armoniosa y respetuosa de la variedad de
grados jerdrquicos™®.

En tal estructura jerdrquica de la naturaleza, se asigna una posicién privilegia-
da al hombre, dnica criatura racional capaz de comprender su papel en el plan de
Dios vy, por ello, llamada a respetar y custodiar la belleza de un universo perfecta-
mente ordenado®.

En este sentido, el pecado se manifiesta en forma de desorden que perturba
el orden querido por Dios, fruto de una eleccién consciente del hombre el cual, en
lugar de respetar su posicién en el ordo de la creacidn, se aparta de é1*.

El renacimiento cultural del siglo XII, al que hemos aludido, no alteré esta
nocién de ordo bien arraigada en la conciencia medieval. Todas las cosas de la natu-
raleza, a diferencia del reduccionismo cientifico moderno, no se consideraban como
dtomos separados, sino que se reconducfan siempre a la unidad de la creacién, en-
tendida como una relacién constante entre las criaturas y, en tltima instancia, entre
éstas y la divinidad.

Sobre esta base antropoldgica y teoldgica, sin embargo, debe entenderse la
renovada atencién al universo que, como sistema ordenado, podia ser estudiado por

2 ANSELMO DE A0sTA (1946) p. 22. “La esencia suprema produjo por s{ misma y de la nada la in-
mensa masa de cosas, tan numerosas en su multiplicidad, tan armoniosamente formadas, tan variada
en su orden y bella en su diversidad”. En relacién con el texto citado, Catalani observa cémo “el
recurso al concepto de orden, aqui en forma de adverbio y vinculado al concepto de variacidn, es
decisivo en la medida en que la percepcién de la creacién en sus multiples formas no es completa si
la idea de la pluralidad y variedad de los entes no va acompafiada de la de su disposicién ordenada,
convenientemente considerada segtn el valor diferente de cada uno de ellos. El orden no indica
tanto la relacién entre los entes en general como una relacién precisa que vincula entre sf las reali-
dades creadas, distinguidas sobre la base de su respectiva dignidad ontoldgica. Es posible reconocer
en esta idea de la variedad ordenada de lo multiple una importante especificacidn del esquema de la
naturaleza jerdrquica de las cosas que tiene en Dios su cumbre absoluta: el orden y la racionalidad de
la creacién remiten a la suprema razdén divina, a la que estd confiada la custodia del orden césmico”
(traduccién propia). CATALANI (2004) pp. 12-13 (traduccién propia).

“ CaTALANI (2004) p. 12.

4 CATALANI (2004) p. 26.

# D’oNoFRIO (1996) p. 527.



Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Ne 1, pp. 159 - 187 [2025]

Rosati, Simone | “Naturaleza y derecho en la civilizacién medieval ...”

el hombre, situado ahora en el centro de la creacién, mediante el examen de sus le-
yes “constantes y mensurables”*.

El mismo Guillermo de Conches, siete siglos después de san Agustin, nos
ofrece en las Glosae super Platonem (§ XXXVI) una explicacién del mundo en per-
fecta continuidad con la tradicién altomedieval: “Et est mundus ordinata collectio
creaturarum’ .

La conviccién de fondo sigue siendo la misma: la naturaleza, estudiada ahora
en su dimensién fisica, continda manifestindose como un orden bellisimo en el
que se entrelazan una pluralidad de elementos que operan como instrumentos de la
creacién divina.

Es cierto, como ya se ha sefialado, que el Maestro de Chartres, mucho mds
que los tedlogos de los primeros siglos medievales, traté de estudiar la naturaleza
como un conjunto de causas racionales interconectadas, y para ello se sirvié abun-
dantemente de las intuiciones de la filosoffa platénica, en particular del Timeo,
donde la naturaleza se asemejaba a un organismo viviente (anima mundi)¥.

Este nuevo enfoque metodoldgico de la naturaleza, como se verd enseguida,
tuvo notables repercusiones no sélo en la teologia, las artes o la poesia, sino también
en el derecho. De hecho, fue el comienzo, aunque germinal, de una nueva forma de
entender la posicién del hombre en el mundo, ya no victima indefensa de los fend-
menos naturales, sino titular de una primacfa basada en el conocimiento cientifico®.

% GIANSANTE (2010) p. 241. En particular, Giansante observa cémo “En la nueva teologfa escoldsti-

ca [...] el hombre estd desde el principio en el centro del proyecto divino, es el vértice de la creacidn:
el universo mismo, en efecto, ha sido querido y plasmado por Dios “para” el hombre, dotado por
ello de un alma racional capaz de comprender las leyes de la creacidn y de interpretar la armonia
del universo. Es precisamente tarea del filésofo, hombre de ciencia, estudiar los equilibrios que Dios
ha dado al mundo como un orden perfecto. El estudio de la naturaleza es, pues, la expresién mds
elevada de la criatura humana, como quieren los fildsofos de Chartres, y utiliza el instrumento de la
razdn, dirigida sin embargo no a los datos sensoriales, que son engafiosos y confusos, sino a las leyes
universales, examinadas con los métodos de la abstraccién matemdtica y geométrica, las artes del
quadrivium, e interpretadas con los instrumentos de la légica, es decir, con la dialéctica, reina del
trivium” (traduccidén propia).

¥ GREGORY (1966) p. 18. El autor sefiala cémo “la inspiracién platdnica estd presente en toda la fi-
sica del siglo XII y emerge sobre todo en la concepcién del cosmos como un organismo vivo, regido
por un alma que realiza y garantiza esa unidad arménica del conjunto, expresada alegdéricamente en
la antigua fébula de Pan; de modo que serfa dificil comprender la nueva idea de naturaleza sin tener
presente su conexién con la idea de anima mundi, diversamente interpretada y situada en la ‘cadena
durea’ de los seres, pero siempre presente, ahora como expresién directa de la voluntad divina que
gobierna las cosas —fatum y divina dispositio o incluso tercera persona de la Trinidad—, ahora como
verdadera fuerza natural, identificada con el vigor igneus y, por tanto, con la propia ‘naturaleza’ como
principio dindmico que gobierna orgdnicamente el todo” (traduccién propia).

# “[...] El sabio siente que puede asomarse a la naturaleza en una nueva dimensién, apoderarse de
sus secretos, por tanto, de sus fuerzas ocultas, dominar el curso de los astros. Hay una nueva articu-
lacién del tema de la dignitas homini sobre el que vuelven insistentemente los escritores del siglo XII:
mds alld de la antigua doctrina del hombre micro césmico como adunatio y conclusio de la creacion,
y mds alld de la primacia reconocida al hombre por estar hecho a imagen y semejanza de Dios, su

169



170

Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Ne 1, pp. 159 - 187 [2025]

Rosati, Simone | “Naturaleza y derecho en la civilizacién medieval ...”

I11. LA NATURALEZA SEGUN LOS JURISTAS

En el mundo romano, la naturaleza no representaba para los juristas una limi-
tacién externa, es mds, el derecho era “radicalmente auténomo con respecto al reino
de la naturaleza, pudiendo exhibir sobre él un poder que era, a la letra, ilimitado y
de toda ‘cosa’ desvinculado™.

En la civilizacién medieval, en cambio, los juristas, de acuerdo con la nueva
visién cristiana de la naturaleza, trataron de “cristianizar” el derecho para que la
técenica juridica pudiera reconocer limites insuperables en la naturaleza de las cosas
fisicas y sociales.

A continuacidn, trataremos de sefalar las principales innovaciones relativas a
la idea de naturaleza surgidas de una antropologfa juridica opuesta a la del mundo
romano: la nocién de derecho natural y la de 7es.

1. LA NOCION DE DERECHO NATURAL

Para comprender las caracteristicas del derecho natural en el mundo medie-
val, conviene comenzar por los dos sujetos a los que estd intimamente ligado: Dios
y el hombre.

En cuanto a Dios, “la propia palabra “naturaleza”, correctamente remontada
al verbo “nascor”, evocaba la idea de la creacién y, por tanto, de la divinidad™”.
Piénsese en la mdxima “natura, id est deus”' que estd presente, aunque con ligeras
variaciones textuales, en todo el pensamiento medieval, desde Isidoro de Sevilla,
que la cita en las Etymologiae pasando por Abelardo o Alain de Lille, hasta los ci-
vilistas y canonistas medievales como Graciano, Esteban de Tournai, Piacentino,
Odofredo o Juan de Faenza, todos los cuales coinciden en reconocer la naturaleza
como una realidad inmutable que tiene su fuente en Dios™.

Las consecuencias de tal consideracién de la naturaleza como realidad instituida
por Dios fueron significativas y sin precedentes. Como ha explicado lticidamente Jac-
ques Chiffoleau, el origen del adagio “natura, id est deus” se encuentra en el vinculo
—afirmado a lo largo de la Edad Media a partir de las reflexiones de los Padres de la
Iglesia (especialmente Agustin)— entre naturaleza y omnipotencia divina™.

Si el poder de Dios se situaba por encima de todo poder humano, asf la natu-
raleza, como expresién de la voluntad divina, debfa rebasar la esfera del libre albedrio
humano y elevarse a norma inmutable. No es casualidad que la naturaleza fuera uti-

dignitas se define ahora en términos de conocimiento y poder”. GREGORY (1966) pp. 31-32 (traduc-
cién propia).

# ThoMmas (2016) p. 97.

> CoRTESE (2020) p. 45.

51 Sobre la expresién Nautura, id est Deus véase WEIGAND (1967) pp. 59-60; TiERNEY (1963)
pp- 307-322; GuaLazziNi (1955) pp. 413-424; FanTINI (1994) pp. 106-208; CORTESE (2020)
pp- 56-58.

°> THoMAS y CHIFFOLEAU (2020) pp. 71-72.

53 THOMAS y CHIFFOLEAU (2020) pp. 54-56.



Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Ne 1, pp. 159 - 187 [2025]

Rosati, Simone | “Naturaleza y derecho en la civilizacién medieval ...”

lizada por los juristas para establecer un limite insuperable al poder del soberano, el
cual, por absoluto que fuera, nunca podria obstaculizar la omnipotencia divina.

No sin razén, Brian Tierney reconoce en el pensamiento de los canonistas
medievales de los siglos XI y XII los prédromos de la teorfa de los derechos natura-
les inmutables que sélo se formularfa sistemdticamente a finales de la Edad Media
con las teorfas voluntaristas de los franciscanos Escoto y Ockham™.

Una nocién que permite comprender mejor toda la relacién entre naturaleza
y omnipotencia divina es el milagro (portentum), ya claramente definido por Agus-
tin en “La Ciudad de Dios™ y retomado en la Edad Media a partir del “De divina
onnipotentia” de Pier Damiani®. El prodigio no es en realidad un acto contra natu-
ram y por tanto no altera las leyes de la naturaleza, sino que es una manifestacién
del poder de Dios, cuya voluntad es fuente constitutiva de la propia naturaleza®.

Y dado que la naturaleza es creada por Dios y se configura como un limite al
comportamiento humano que debe respetar la voluntad divina, los actos contra na-
turam a partir del siglo XII son considerados como ataques a la omnipotencia divi-
na, como en el caso de la herejia o la sodomia, y por tanto sujetos a procedimiento
inquisitorial®®.

Fue precisamente la gravedad de tales actos, que ofendian a la omnipotencia
divina, lo que exigié el recurso a un procedimiento extraordinario cuyo objetivo
preeminente era la obtencién de una verdad completa que sélo podia lograrse a tra-
vés de la reina de las pruebas, la confesidn, aun a costa de la tortura™.

La naturaleza, ademds de manifestar la omnipotencia divina, constituyendo
asi un freno a las acciones humanas, representaba en la Edad Media un limite al
propio derecho, entendido como una técnica capaz de transformar la naturaleza de
las cosas mediante el artificio.

En este dmbito, el derecho romano habia alcanzado un grado de artificialidad
muy elevado, pues, como ya se ha senalado, la naturaleza era concebida como una

>t Brian Tierney sefala cémo “El enfoque medieval sobre los derechos subjetivos en la vida prdctica
cotidiana reconfiguré el lenguaje en el que se desarroll$ el debate sobre el derecho natural. Hacia
1200, muchos canonistas empezaron a darse cuenta de que el antiguo lenguaje del ius naturale podia
utilizarse para definir tanto una fuerza o facultad de la persona humana, como ‘una esfera neutral
de eleccidén personal’, ‘un drea de autonomia humana’. Sin embargo, a diferencia de algunos criticos
modernos de las teorfas de los derechos, no esperaban que ese lenguaje justificara un universo mo-
ral en el que cada individuo pudiera perseguir su propio beneficio sin escripulos [...] Las primeras
teorfas de los derechos naturales no se basaban en la consagracién de la simple codicia o el egoismo
por sf mismos: mds bien, derivaban de una visién de los seres humanos individuales como libres,
dotados de razén y capaces de discernimiento moral, y de una conciencia de los lazos de justicia y
caridad que unfan a los individuos entre s{”. TIERNEY (2002) p. 118 (traduccién propia).

> AcusTin (1864) PL 41, 720.

5 P1ER Damiant (1989) p. 368.

7 LEGOFF (2005) p. 66-68; THOMAS y CHIFFOLEAU (2020) pp. 55-56.

8 Tuomas y CHIFFOLEAU (2020) pp. 76-89.

%% THOMAS y CHIFFOLEAU (2020) pp. 81-89.

W

W

W

171



172

Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Ne 1, pp. 159 - 187 [2025]

Rosati, Simone | “Naturaleza y derecho en la civilizacién medieval ...”

mera institucién sujeta a la labor interpretativa del hombre y, en particular, de los
juristas, que disponfan de un vasto armamento juridico: ficciones, artificios, falsifi-
caciones, simulacros.

La nueva imagen de la naturaleza como creacién divina y la propia nocién de
derecho natural que acabamos de describir, ya no podian soportar una visién tan
artificial de la realidad, totalmente desvinculada de Dios y remitida al “imperio de
la ficcién juridica™®.

Los juristas medievales empezaron a identificar precisos limites insuperables
de la naturaleza que no podian ser socavados por la técnica juridica y que, segtn la
magistral reconstruccién de Yan Thomas, estaban vinculados a dos dmbitos: “la dis-
tincién de lo corpéreo y lo incorpéreo —de lo fisico y lo invisible—, por un lado; las
leyes bioldgicas de la reproduccién humana, por otro™.

El primer orden de limites fue una clara transposicién juridica de los valores
cristianos que consideraban la dimensién espiritual o invisible de la persona, por
ejemplo, la propia fe, como parte inseparable de la persona®. En el plano juridico,
esto significaba que las cosas incorporales, a diferencia de las corporales que podian
circular de una persona a otra, permanecian inextricablemente ligadas a su titular,
como en el caso de los créditos, las deudas o las acciones.

El segundo orden de limites se referfa a todos aquellos dmbitos de la vida so-
cial que la Iglesia habia contribuido a “naturalizar”, como en el caso de los aconteci-
mientos relacionados con el nacimiento, la muerte y la familia regulados segin cri-
terios biolégicos y no meramente juridicos, como ocurria en el derecho romano®.

Considérese, a modo de ejemplo, el caso de la adopcién. En Roma, la tnica
limitacién a la adopcidn era que el adoptante no podia adoptar a nadie mayor que
él*“. En el derecho medieval, la consideracién de las leyes bioldgicas habia introdu-
cido el requisito adicional de que el adoptante hubiera podido tener hijos, exclu-
yendo asi a los impotentes o los eunucos®.

Si el derecho natural unido a la omnipotencia divina equivalfa a la inmutabi-
lidad y a la limitacién del comportamiento humano, por el contrario, la referencia
al hombre —y sobre todo a su ratio— marcaba, no sin ambigiiedad, otras caracteristi-
cas como la mutabilidad o la derogabilidad.

% THOMAS (2016) p. 65.

1 THOMAS (2016) p. 75.

2 ThoMas (2016) p. 76-77.

% A este respecto, Michele Spand y Massimo Vallerani observan cémo “la aceptacién por parte de
los juristas de la nocién de ‘naturaleza como Dios’, que determina las mociones de los seres vivientes
e informa el razonamiento humano, tuvo consecuencias muy importantes a largo plazo, empezando
por la labor constante de limitar las operaciones del derecho por una entidad externa que regula de
forma auténoma ciertos mecanismos fundamentales de la vida bioldgica (y juridica) de los hombres:
el nacimiento, la reproduccidn, la muerte”. THOMAS (2016) p. 109 (traduccién propia).

4 Inst., 1, 11, 4.

% THoMas (2016) p. 85-86.



Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Ne 1, pp. 159 - 187 [2025]

Rosati, Simone | “Naturaleza y derecho en la civilizacién medieval ...”

En este caso, junto a la férmula natura idest deus, debemos colocar una no-
cién diferente, esta vez tomada de Graciano, que completa y suple su significado:
“ius naturale coepit ab exordio rationalis creaturae’®. Aqui el origen del derecho
natural, mds que en la omnipotencia divina, se busca en el poder de la ratio que el
hombre habia recibido de Dios para participar conscientemente —dnico entre las
criaturas— en la perfeccién del universo y elegir libremente entre el bien y el mal®’.

En la definicién de Graciano —que atribufa al hombre, como criatura racio-
nal, la responsabilidad de “hacer funcionar el derecho”®- se encierra toda la distan-
cia con el mundo romano. Segiin la célebre mdxima de Ulpiano, el derecho natural
era “quod natura omnia animalia docuit’, y se identificaba por tanto con el instinto
comun a todos los animales, en la Edad Media sobre todo los canonistas circunscri-
bieron el 7us naturale al hombre como ser dotado de razén®.

Ahora bien, afirmar el cardcter racional del derecho equivalfa a reconocer su
historicidad y, sobre todo, como afirmaron muchos canonistas, empezando por Ivo

de Chartres, su derogabilidad”:

Praeceptiones itaque et prohibitiones, aliae sunt mobiles, aliae immobiles. Praeceptiones immo-
biles sunt, quas lex aeterna sanxit: quae observatae salutem conferunt; non observatae, eamdem
auferunt [...] Mobiles ver sunt, quas lex aeterna non sanxit, sed posteriorum diligentia ratione

utilitatis invenit non ad salutem principaliter obtinenda, sed ad eam tutius muniendam’".

Esta fue la base de la conocida distincién de las normas de derecho natural en
mandata, probibitiones (inmutables) y demonstrationes (derogables), cuya diferente
ubicacidn estaba sujeta al criterio de la utilitas, entendida como funcionalidad de la

72
norma’?.

 Decretum, 1, d. 5, c. 1.

¢ FANTINI (1994) pp. 175-182.

8 FANTINI (1994) p. 182.

¢ Michele Spand y Massimo Vallerani sefialan cémo los canonistas “habfan escindido desde hacia
tiempo el significado de ‘naturaleza’, distinguiendo, por una parte, un motus naturale comun a todos
los animales y, por otra, una ratio naturale, es decir, una capacidad de distinguir el bien del mal pro-
pia s6lo del hombre, que por tanto lo separaba completamente de su animalidad [...]. A partir del
Decreto de Graciano (1141), los juristas de la Iglesia consiguieron eliminar toda referencia al hom-
bre como animal, para concentrarse tinicamente en el hombre como ser dotado de razén”. THOMAS
(2016) pp. 105-106 (traduccién propia).

70 FANTINI (1994) pp. 133-134.

7t Ivo DE CHARTRES (1855) PL 161, 50. “Entre los mandatos, que imponen o prohiben compor-
tamientos, algunos son mdviles, otros inamovibles. Inamovible es lo que estd consagrado en la ley
eterna, cuya observancia (o inobservancia) confiere (o quita) la salvacién. Es mévil aquello que la ley
eterna no ha sancionado, pero que posteriormente, en el curso de la historia humana, ha sido iden-
tificado como un instrumento —aunque no inmediato y directo de salvacién— sin embargo, ttil para
garantizar un acceso mds seguro a esta’ (traduccién propia). A este respecto, véase MARTINEZ (2005)
pp- 183-231.

7> FANTINI (1994) pp. 136-137.

173



174

Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Ne 1, pp. 159 - 187 [2025]

Rosati, Simone | “Naturaleza y derecho en la civilizacién medieval ...”

Como sugiere agudamente Fantini, la razio del hombre se configura como un
lugar de semejanza con Dios. Del mismo modo que Dios podia derogar el derecho
natural en vista de un fin mayor dictado por la wu#ilitas, también el hombre, gracias al

don de la ratio, podia determinar libremente cudndo una norma dejaba de ser ttil”.

2. “LA NATURALEZA DE LAS COSAS FISICAS Y SOCIALES”

En el mundo medieval, la res adquiere un significado muy peculiar. Si en el
derecho romano las cosas de la naturaleza eran el lugar de la ficcién y, por tanto,
estaban sometidas al poder institucional del derecho, en el mundo medieval la rela-
cién se invierte por completo. La cosa, en efecto, “estd en el centro de la experiencia
juridica, en la medida en que sobre ella se moldea la disciplina juridica: sobre un
bosque, sobre un rio, sobre la conformacién fisica de los lugares, sobre una natura-
leza no sometida por la técnica [...]"7.

El eminente historiador del derecho medieval Paolo Grossi ha definido
esta peculiar antropologfa juridica del mundo medieval como “factualidad del
derecho””, precisamente porque “la naturaleza de las cosas fisicas y sociales” se con-
vierte en el modelo normativo de referencia.

La distancia con la experiencia juridica romana es, pues, radical: en el dere-
cho romano, para adquirir relevancia juridica, la cosa debia ser instituida adecua-
damente por el derecho mediante un proceso de calificacién que muy a menudo

7%, En el derecho medieval, la cosa o el hecho “es ya

desnaturalizaba su esencia fisica
intrinsecamente derecho, posee en si mismo una potencialidad juridica destinada a
manifestarse y a incidir sobre la experiencia hist6rica””’.

Pongamos dos ejemplos de esta forma de entender el hecho como entidad de
la naturaleza fisica y social: la comunidad y su manifestacién juridica mds evidente
la costumbre.

La comunidad en el mundo medieval, como “realidad materna y segura™®,
es la respuesta a una época, sobre todo la Alta Edad Media, marcada por la incerti-
dumbre y las profundas convulsiones sociales y politicas. No cabe duda de que, al
menos hasta el siglo XIV —cuando Ockham comenzé a sentar las bases del subjeti-
vismo moderno”— el pensamiento medieval se adhirié plenamente a las doctrinas

7> FANTINI (1994) pp. 173-174.
74 DEe Bertous (2012) p. 29.

7> “Factualidad del derecho quiere decir un intento desesperado de encontrar estabilidades mds
alld de lo convencional y de lo artificial, en un mundo simple de hechos que el operario respeta con
absoluta humildad. Sin presunciones nos deslizamos sobre las cosas —realidad misteriosa e indémita
pero fuerte— para intentar leer el mensaje que proviene de ellas, la regla ahf inscrita desde el comien-
zo de los siglos”. Grosst (1996) p. 76.

76 Tuomas (1973) pp. 103-125.

77 Grosst (1996) p. 76.

78 Grosst (1996) p. 95.

7 Sobre el origen de los derechos subjetivos, véase DE LAGARDE (1963); VILLEY (2013); TIERNEY
(2002); MARCHETTONI (2008) pp. 19-64; CrarRK (1971) pp. 72-87; MCGRADE (1980) pp. 149-165;



Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Ne 1, pp. 159 - 187 [2025]

Rosati, Simone | “Naturaleza y derecho en la civilizacién medieval ...”

organicistas que asignaban a las comunidades intermedias, y no al individuo, un
papel central.

Para demostrar la persistencia de este valor en la civilizacién medieval, recu-
rriremos a tres grandes exponentes del pensamiento medieval que, aunque crono-
l6gicamente distantes entre sf, coinciden en reconocer a la comunidad una funcién
decisiva en la construccién de la sociedad politica y del derecho.

El primero es Juan de Salisbury (1120-1180), quien en el Policraticus (1159)*°
nos ofrece una vivida imagen del concepto de comunidad inspirada en la natura-
leza, en particular en el cuerpo humano en el cual cada miembro desempefa una
funcién insustituible, contribuyendo a la perfeccién de la totalidad:

Princeps vero capitis in re publica optinet locum uni subiectus Deo et his qui vices illius agunt in
terris, quoniam et in corpore humano ab anima vegetatur caput et regitur. Cordis locum senatus
optinet, a quo bonorum operum et malorum procedunt initia. Oculorum aurium et linguae ofcia
sibi vendicant iudices et praesides provinciarum. Ofciales et milites manibus coaptantur. Qui
semper adsistunt principi, lateribus assimilantur. Quaestores et commentarienses |...] ad ventris et
intestinorum refert imaginem. Pedibus vero solo iugiter inherentibus agricolae coaprantur, quibus-
capitis providentia tanto magis necessaria est, quo plura inveniunt ofendicula, dum in obsequio
corporis in terra gmdiuntun eisque Lustius tegumentorum debetur suﬁ'agz'um, quz' totius corporis
erigunt sustinent et promovent molem. Pedum adminicula robustissimo corpori tolle, suis viribus
non procedet sed aut turpiter inutiliter et moleste manibus repet aut brutorum animalium ope
movebitur®'.

Como en el cuerpo humano, también en la comunidad politica cada sujeto
(principe, senado, jueces, soldados, campesinos) cumple una funcién especifica y
se integra armoniosamente en un todo mds amplio orientado a la realizacién del
bien comun.

VILLEY (1964) pp. 97-127.

80 Para profundizar en la obra de Juan de Salisbury y la teorfa organicista, véase NEDERMAN (1987)
pp- 211-223; STRUVE (1994) pp. 303-317; ALvazzi (2019) pp. 51-54.

81 Juan DE SaLisBURY (1855), PL199, 540. “El principe es, pues, la cabeza del Estado y sélo estd
sometido a Dios y a quienes le representan en la tierra; pues incluso en el cuerpo humano la cabeza
cobra vida y es gobernada por el alma. El senado desempenia el papel del corazén y estd en el origen
de toda iniciativa, buena o mala. Los jueces y los gobernadores de las provincias reclaman para si la
funcién de los ojos, los oidos y la lengua. Los soldados y oficiales corresponden a las manos, mien-
tras que los ayudantes del principe pueden asimilarse a los flancos. Los intendentes y los inspectores
invocan la imagen del vientre y los intestinos: si acaparan dinero con demasiada avaricia y lo retie-
nen desproporcionadamente, generan innumerables enfermedades incurables, que conducen a la
ruina de todo el cuerpo por su mal funcionamiento. Los campesinos corresponden a los pies, que
estdn siempre en contacto con la tierra. Requieren una atencién constante por parte de la cabeza,
pues al realizar su servicio, es decir, al caminar, pueden encontrarse con no pocos obstdculos; es justo
proteger con el calzado a quienes sostienen y mueven todo el cuerpo. Prueba a quitar el apoyo de los
pies al cuerpo mds robusto: se verd obligado a arrastrarse vergonzosa, penosa e ineficazmente sobre
las manos, o a ser transportado a lomos de algtin animal” (traduccién propia).

175



176

Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Ne 1, pp. 159 - 187 [2025]

Rosati, Simone | “Naturaleza y derecho en la civilizacién medieval ...”

Asi, inspirdndose en el orden de la naturaleza creada por Dios, el obispo de
Chartres compara al soberano con la cabeza, al Senado con el corazén, a los jueces y
gobernadores provinciales con los ojos, los oidos y la lengua, a los soldados y oficia-
les con las manos, a los campesinos con los pies.

Para que el conjunto representado por el cuerpo humano funcione, es nece-
sario que cada miembro cumpla la tarea que le ha sido encomendada por Dios y
actue siempre “bajo el estimulo de la suprema equidad” y la “gufa de la razén”.

En efecto, si se privara a uno de los miembros del cuerpo de sus prerrogativas,
las consecuencias serfan nefastas. Piénsese, escribe Juan de Salisbury, en los pies que
representan a los campesinos. Si se intenta “quitar el apoyo de los pies al cuerpo
mds robusto, se verd obligado a arrastrarse vergonzosa, penosa e ineficazmente sobre
sus manos, o a ser transportado a lomos de algtin animal”.

El segundo autor es Santo Tomds (1225-1274). En su comentario a la Etica a
Nicémaco de Aristételes, el Aquinate sostiene que el hombre es por naturaleza un
animal social que necesita vivir en comunidad:

Sciendum est autem, quod quia homo naturaliter est animal sociale, utpote qui indiget ad suam
vitam multis, quae sibi ipse solus praeparare non potest; consequens est, quod homo naturaliter sit
pars alicuius multitudinis, per quam praestetur sibi auxilium ad bene vivendum. Quo quidem
auxilio indiget ad duo. Primo quidem ad ea quae sunt vitae necessaria, sine quibus praesens vita
transigi non potest: et ad hoc auxiliatur homini domestica multitudo, cuius est pars. Nam quiliber
homo a parentibus habet generationem et nutrimentum et disciplinam et similiter etiam singuli,
qui sunt partes domesticae familiae, seinvicem iuvant ad necessaria vitae. Alio modo invatur
homo a multitudine, cuius est pars, ad vitae sufficientiam perfectam; scilicet ut homo non solum
vivat, sed et bene vivat, habens omnia quae sibi sufficiunt ad vitam: et sic homini auxiliatur
multitudo civilis, cuius ipse est pars, non solum quantum ad corporalia, prour scilicet in civitate
sunt multa artificia, ad quae una domus sufficere non potest, sed etiam quantum ad moralia; in-
quantum scilicet per publicam potestatem coercentur insolentes iuvenes metu poenae, quos paterna
monitio corrigere non valet.

82 TomAs DE AQUINO (1866) p. 2. “Es bien sabido que el hombre es por naturaleza un animal social,
ya que necesita muchas cosas para vivir que no puede procurarse por si mismo. Se deduce, por tan-
to, que el hombre forma parte por naturaleza de una comunidad de la que recibe ayuda para vivir
bien. La necesita para dos cuestiones. En primer lugar, a lo que es necesario para la vida, sin lo cual
es imposible llevar una vida terrenal: en esto, el hombre es ayudado por la comunidad doméstica
de la que forma parte. Pues todo hombre recibe de sus padres la vida, el alimento y la educacién, y
del mismo modo los miembros de la comunidad domestica se ayudan mutuamente en lo necesario
para la vida. En segundo lugar, el hombre se beneficia de otra comunidad, en cuanto a la perfecta
suficiencia de vida, de manera que no sélo viva, sino que viva bien, teniendo todo lo que le baste
para su vida. De este modo, el hombre es sostenido por la comunidad politica. Y no sélo en las cosas
corpéreas, en cuanto en la ciudad hay muchas cosas hechas por el hombre para las cuales no basta
la sola comunidad doméstica, sino también en las cuestiones espirituales, como en el caso de la au-
toridad publica que mediante el castigo amonesta a los jévenes insolentes allf donde la intervencién
paterna serfa insuficiente” (traduccidén propia).



Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Ne 1, pp. 159 - 187 [2025]

Rosati, Simone | “Naturaleza y derecho en la civilizacién medieval ...”

Del texto citado se desprende, en primer lugar, que la comunidad es un he-
cho social natural esencial para la vida humana.

Entre las diversas gradaciones comunitarias, el Doctor angelicus se refiere en
particular a la familia y a la comunidad politica. La comunidad doméstica (domes-
tica multitudo) es el lugar donde recibimos la vida, el alimento y la educacién; la
comunidad politica (multitudo civilis), en cambio, es identificable con la nocién
de ciudad de la que cada hombre puede recibir tanto bienes materiales (corporalia),
que no podria alcanzar en el seno de la familia, como espirituales (moralia), como
en el caso de la autoridad publica que mediante el castigo amonesta a los jévenes
alli donde la intervencidn paterna serfa insuficiente.

En el texto de Tomds, expresién de una antropologia profundamente arrai-
gada en la civilizacién medieval, la persona nunca es considerada en su individuali-
dad, sino siempre como parte de una o varias comunidades, como en el caso de la
familia, la corporacién, la hermandad religiosa, un distrito, una contrada, hasta lle-
gar a la comunidad politica, la “mds perfecta de todas las comunidades humanas™®.

El tercer autor que consideramos es Marsilio de Padua (1275-1342) el cual,
en su obra maestra, el Defensor pacis (1324)", vuelve a proponer en pleno siglo XV
la doctrina organicista, dejdndose inspirar por Aristételes que habia comparado la
ciudad a un animal.

Si para Juan la comunidad politica era como un cuerpo humano, para Mar-
silio la ciudad, communitas por excelencia, era un animal que para vivir en salud
necesita una multitud de “partes proporcionadas, bien ordenadas entre si, que se
comunican mutuamente sus funciones con vistas al todo”:

[...] civitatem esse velur animatam sew animalem naturam quandam. Nam sicuti animal bene
dispositum secundum naturam componitur ex quibusdam proporcionatis partibus invicem ordi-
natis suaque opera <sibi> mutuo communicantibus et ad totum, sic civitas ex quibusdam talibus
constituitur, cum bene disposita et instituta fuerit secundum racionem. Qualis est igitur com-
paratio animalis et suarum parcium ad sanitatem, talis videbitur civitatis sive regni et suarum
partium ad tranquillitatem. Huius vero illacionis fidem accipere possumus ex eo, quod de ipsarum
utraque comprehendunt omnes [...] Secundum quam siquidem analogiam erit e tranquillitas
bona disposicio civitatis aut regni, qua poterit unaqueque suarum parcium facere perfecte opera-
ciones convenientes sibi secundum racionem et suam institutionem®.

8 TomAs DE AQUINO (1971) p. 4. Sobre este punto, léanse las observaciones de Spartaco Pupo: “La
relacién orgdnica que Tomds establece entre el individuo (unus homo) y la comunidad (communitas)
se basa en este supuesto fundamental: para compensar al individuo de la indigencia de su condicidn,
la naturaleza le ha dotado de la razén, del lenguaje y de las manos. Es evidente que, en la mentalidad
medieval, de la que Tomds es un ilustre representante, el individuo considerado fuera de la pluralidad
de los ordines particulares es una verdadera ‘abstraccién’. Puro (2009) p. 228 (traduccién propia).

8 Sobre la obra de Marsilio de Padua, véase BaTTaGLIA (1928); OLIVIERT (1982) pp. 65-74; NEDER-
MAN (1995); Atvazzi (2019) pp. 54-56.

8 MAaRsILIO DE Pabua (1933) p. 11. “La ciudad es como una naturaleza animada o como un ani-
mal. Pues, asi como un animal bien dispuesto segiin la naturaleza se compone de unas partes pro-
porcionadas, bien ordenadas entre si, que se comunican sus funciones con vistas al todo, asf, si ha

177



178

Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Ne 1, pp. 159 - 187 [2025]

Rosati, Simone | “Naturaleza y derecho en la civilizacién medieval ...”

En continuidad con la metdfora organicista de Juan de Salisbury, Marsilio
reconoce en la comunidad politica los signos de la naturaleza, en particular del
mundo animal, en el que la paz sélo puede garantizarse a condicién de que todos
sus miembros respeten sus propias funciones y actden “secundum rationem, et sua
institutionem” con vistas al bien superior del todo.

Los tres fragmentos que hemos propuesto reflejan perfectamente, a lo largo
de un arco temporal bastante vasto, una precisa opcién antropoldgica a favor de la
comunidad que reduce la contribucién del individuo, hasta el punto de que en la
filosofia medieval “es imposible encontrar referencia alguna a la figura del hombre
como abstractamente separado del grupo de referencia”®.

La expresién juridica mds evidente del organicismo medieval, que conside-
raba la comunidad como la sede natural del hombre, es la costumbre. A diferencia
de otras fuentes del derecho, que normalmente son la traduccién juridica de una
voluntad precisa del poder politico, la costumbre “se origina desde abajo”, no perte-
nece al sujeto abstracto, sino al grupo®’.

Precisamente por esta conexién con la naturaleza de los hechos sociales, Gui-
llermo de Conches lleg6 a identificar la costumbre con la naturaleza: “narura ibi
accipitur pro consuetudine iuxta illud: consuetudo est altera natura™®.

La costumbre, como repeticién prolongada de un mismo comportamiento
por parte de un grupo, no se manifiesta en un acto formal que requiera una catego-
rizacién formal previa, sino “en un hecho natural que se produce en el tiempo™’.

IV. HABITAR LA NATURALEZA EN LA EDAD MEDIA: PROPIEDAD
COMUNITARIA Y DERECHOS DE CIUDADANIA

Los valores, las mentalidades y las teorfas que hasta ahora hemos intentado
reconstruir configuraron profundamente la civilizacién medieval y sus instituciones,

sido bien dispuesta y establecida segtin la razén, la comunidad politica se compone de tales partes.
Parece existir una relacién entre la comunidad politica, sus partes y la paz, del mismo modo que
existe una relacién entre el animal, sus partes y la salud. [...] Por tanto, segin esta analogfa, la paz
serd la buena inclinacién de la comunidad politica por la que cada una de sus partes puede realizar
perfectamente las acciones que le convienen segin la razén y segin su propia institucién” (traduc-
cién propia).

8 Puro (2009) 228.

8 “No concierne [la costumbre] al individuo, ya que no es el individuo el sujeto de la memoria y de

la duracidn, sino a la pluralidad vertical y horizontal, a la estirpe y al grupo; tinicamente en su inte-
rior el individuo es la célula inconsciente de la consolidacién del uso. Tiene su origen en lo particu-
lar y desde abajo: aunque pueda expandirse y generalizarse, siempre nace, sin embargo, de una micro
coagulacién colectiva y tiende a impregnar de s{ misma las estructuras; la voz de un grupo, tiende a
vincularse con la cosa, a inscribirse sobre la cosa”. Grosst (1996) p. 102.

8 GuGLIELMO DI CONCHES (1965) §49.

% Bossio (1942) p. 31.



Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Ne 1, pp. 159 - 187 [2025]

Rosati, Simone | “Naturaleza y derecho en la civilizacién medieval ...”

las cuales se forjaron tomando como modelo de referencia la naturaleza de los he-
chos sociales y naturales y no la voluntad del individuo.

Entre los hechos naturales que otorgaron un estatuto muy especial a las insti-
tuciones medievales, consideraremos, basindonos en la ensefanza de Paolo Grossi,
la tierra y la sangre.

Expliquemos el significado de estas dos imdgenes a las que el lector moderno
no estd acostumbrado a prestar atencidn.

La tierra “es una institucién fuerte, que atrae a los individuos, les condiciona,
les instrumentaliza en base a aquel fin absorbente que es la produccién™. La sangre
“adquiere la funcién de signo y cardcter conectado al grupo, a la familia, al agrega-
do consorcial suprafamiliar y —acrecentdndose— a la natio, al gran grupo de los que
descienden de un mismo tronco y forman una misma estirpe”™".

La tierra y la sangre, en otras palabras, nos muestran una vez mds cémo en
el mundo medieval los juristas —en lugar de crear a través de la ficcién un mundo
abstracto paralelo y a menudo opuesto al de la naturaleza— “naturalizaron una serie
creciente de relaciones humanas™?.

En las préximas pdginas nos detendremos en dos figuras del habitar que pre-
suponen una antropologfa juridica basada, como acabamos de sefialar, en el vinculo
identitario entre el territorio y el grupo: la propiedad, por un lado, como relacién en-
tre el hombre y la tierra, era un régimen que, mds que subrayar el poder del individuo
sobre la naturaleza, se modelaba pldsticamente sobre los frutos naturales de la tierra;
la ciudadanfa, por otro lado, era la marca juridica que senalaba la pertenencia natural
no sélo a un lugar determinado, sino sobre todo al grupo familiar o suprafamiliar.

1. LA PROPIEDAD COMUNITARIA
Tratemos primero la propiedad comunitaria medieva
Con esta expresidn, a diferencia del concepto moderno de propiedad al que

1)

estamos acostumbrados, nos referimos a una pluralidad de regimenes de apropia-
cién de los recursos naturales pertenecientes siempre a una comunidad determina-
da: propiedad colectiva, usos civicos, derechos reales de disfrute.

En el mundo medieval, la propiedad tal y como la entendemos hoy, es decir,
como un conjunto de facultades unitarias pertenecientes a un tnico sujeto, se frag-
mentaba en multiples formas de apropiacién que podian recaer en distintos sujetos
individuales y/o colectivos.

% Grosst (1996) p. 91.
1 Grossi (1996) p. 92.
2 THoMAS (2016) p. 109.

%3 Sobre las formas de apropiacién medievales, la bibliografia es amplisima, véase ex multis Gross

(2017); MARINELLI (2003); Dant (2013); PETrONIO (1988); RopoTA (1990).

179



180

Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Ne 1, pp. 159 - 187 [2025]

Rosati, Simone | “Naturaleza y derecho en la civilizacién medieval ...”

La doctrina medieval habia explicado esta singular pluralidad de formas de
pertenencia a través de la teorfa del dominium directum y de los dominia utilia®.

El dominio directo, que normalmente ostentaba el sefior feudal, consistia en
el reconocimiento de la propiedad abstracta de la cosa e implicaba la atribucién de
un beneficio econémico o alimenticio.

El dominio dtil, por su parte, identificaba las formas concretas de apropia-
cién que podian ejercerse sobre la tierra en funcién de las utilidades econémicas”
las cuales, como veremos enseguida, podia proporcionar el bien. En este caso, los
titulares de los dominia utilia podian ser los aldeanos o una categorfa particular de
usuarios, como los agricultores, los ganaderos o los mercaderes rurales.

Para comprender esta compleja arquitectura propietaria, es necesario despla-
zar nuestro dngulo de observacién del propietario a la tierra®. Si la tierra puede
ofrecer al hombre una multiplicidad de frutos, como la madera, la hierba para el
pasto, el agua, entonces la propiedad tendrd que adaptarse pldsticamente a ese pai-
saje multiforme, expresando asi la relacién de apropiacién entre un sujeto o una
comunidad y el bien dispensado por la naturaleza.

Asi, sobre un mismo terreno podian surgir diferentes derechos en funcién
de los recursos naturales alli presentes (ius pascendi, ius serendi, ius lignandi, ius ad-
quandi) y cada uno de estos derechos no recafa necesariamente sobre el mismo pro-
pietario. Podia ocurrir que el titular del ius serendi fuera distinto del titular del 7us
pascendi, coincidiendo normalmente este dltimo con toda la comunidad local.

Esta fragmentacién de la propiedad en multiples formas de apropiacién de
la tierra era un reflejo de los diferentes usos que una comunidad podia hacer de un
determinado territorio: cultivo, ganaderfa, recoleccién de lefia o frutos del sotobos-
que, captacién de agua, etc.

Surge asi un elemento esencial de la propiedad comunitaria medieval: el vin-
culo simbidtico entre el territorio y la comunidad. Sélo un vinculo continuo con la
tierra podfa permitir la subsistencia de tal régimen propietario basado en un hdbil
equilibrio entre las necesidades individuales y colectivas y en el conocimiento direc-
to de las peculiaridades agrondmicas, climdticas, geoldgicas, sociales y econdémicas
de un territorio.

Otro aspecto importante, vinculado al anterior, es el requisito de la estabilidad.
La tierra no es aqui un objeto de circulacién econdmica, sino una garantia de subsis-
tencia para la comunidad. Por ello, las generaciones de usuarios que se turnan en el
uso de la tierra no actdan como titulares de un poder ilimitado que pueda llevar a la

% Sobre la teorfa del dominio dividido, véase ex multis Grosst (1992); PETRONIO (1988); DANI
(2013) pp. 68-74.

%> PeTRONIO (1988) p. 514.

% Paolo Grossi sugiere, en la estela de Salvatore Pugliatti, una clave metodoldgica semejante para
comprender la realidad de las propiedades colectivas, a saber, la de “mirar la relacién entre el hom-
bre y las cosas ya no desde la cima del sujeto, sino situdndose al nivel de las cosas y observando esa
relacién desde abajo, sin preconceptos individualistas y con una total disposicidn a leer las cosas sin
lentes deformantes”. GRrossI (1992) p. 604 (traduccidén propia).



Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Ne 1, pp. 159 - 187 [2025]

Rosati, Simone | “Naturaleza y derecho en la civilizacién medieval ...”

transformacion o enajenacién del bien; su actitud psicoldgica es diferente, mds cerca-
na a la de un custodio que se preocupa por mantener la consistencia del bien”.

2. LOS DERECHOS DE CIUDADANIA
Pasemos a la sangre y, por tanto, al concepto de ciudadania en el mundo me-
dieval®® como vinculo identitario entre el territorio y el grupo.

Una aclaracién preliminar se refiere a la propia nocién de ciudadanfa, que es
radicalmente diferente de la que estamos acostumbrados a pensar, es decir, la perte-
nencia y sujecién al Estado nacional.

En el mundo medieval podemos observar el mismo proceso ya descrito para
las situaciones reales en las que la propiedad se descompone en multiples formas
de pertenencia, en funcién de las “wutilitates” que pueden derivarse de la tierra. Del
mismo modo, en las ciudades medievales no existe una dnica ciudadania, sino “una
pluralidad de condiciones subjetivas diferenciadas y jerarquizadas™.

Al igual que existia un dominio dividido, también existia una “ciudadania
dividida”® segin los “diversos ordenamientos a los que se podia pertenecer”'"" (fa-
milia, corporacién, comuna, feudo, iglesia, imperio, etc.) y de los que descendian
una serie de derechos, privilegios y deberes.

La clave para comprender la ciudadanfa medieval es la antropologia comuni-
taria de la que ya hemos hablado y a la que puede ser dtil volver brevemente.

En un periodo histérico en el que, tras la caida del Imperio Romano de Oc-
cidente, ya no existfa una estructura politico-administrativa sélida que pudiera
controlar todos los aspectos de la sociedad, el tnico refugio seguro en el que encon-
trar proteccién eran las comunidades intermedias: la familia en primer lugar, pero
también los barrios, los distritos, los gremios profesionales, religiosos o asistenciales,
hasta llegar a la comuna y, en dltima instancia, a la Iglesia y el Imperio.

Este es el pluralismo juridico sobre el que se erige todo el edificio medieval y
que se manifiesta en la coexistencia de diferentes ordenamientos juridicos produci-
dos por varios grupos sociales. La consecuencia mds relevante de tal antropologia es
la irrelevancia del individuo como sujeto de derecho y la eldstica atribucién de dere-
chos y deberes en funcién de la pertenencia territorial y comunitaria'®.

7 CONTE (2012) pp. 55-56.

% Sobre la ciudadania en la Edad Media, véase ex multis CamBiano (2000); Costa (2005); CRIFO
(2005); Grosso (1997).

9 CosTA (1999) p. 15 (traduccién propia).

1% AscHERI (2012) p. 176 (traduccién propia).

101 AScHERI (2012) p. 176 (traduccién propia).

102 A este respecto, léanse las observaciones de Alessandro Dani: “En un contexto en el que prevale-
cian las ideas de status, ordo, dominium, hierarchia, surgié mds bien el reconocimiento de privilegia
e immunitates referidos a determinadas clases y grupos sociales, no sélo identificables sobre una base
territorial, sino también étnica, politica, profesional y familiar, con un acentuado particularismo ju-
ridico consecuente”. DANI (2021) p. 13 (traduccidén propia).

181



182

Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Ne 1, pp. 159 - 187 [2025]

Rosati, Simone | “Naturaleza y derecho en la civilizacién medieval ...”

Intentemos comprender mejor cémo era posible que una misma persona per-
teneciera simultdneamente a varios ordenamientos.

Un primer nivel comunitario, al que pertenecia la mayoria de los hombres
medievales, estaba representado por la Iglesia universal y el Sacro Imperio romano.
En el caso de la Iglesia, en particular, la presencia capilar de las instituciones ecle-
sidsticas (didcesis, parroquias, monasterios) garantizaba a los bautizados una serie
de derechos y prerrogativas no sélo de cardcter espiritual, sino también relacionados
con la asistencia a los enfermos o indigentes, con la educacién o incluso juridicos
(como en el caso de los contratos y testamentos)'®.

Seguian los diversos derechos, privilegios y obligaciones de cardcter territorial
(municipio, feudo, castro), profesional (gremio), familiar o politico. Por ejemplo, la
pertenencia a un gremio era fundamental para el desempefio de las diversas activi-
dades profesionales y para la proteccién de los intereses de la categorfa, ademds del
siempre presente vinculo solidario entre los miembros'*“.

Por tultimo, no se puede obviar el papel decisivo de la familia de la que de-
pendia la llamada ciudadanfa natural u originaria, que se adquirfa no sélo por
nacimiento en el lugar, sino también por nacimiento de padre ciudadano'”. La
pertenencia a una familia, por tanto, podia suponer en algunos casos condiciones
privilegiadas para el acceso a cargos, mientras que en otros constitufa un impedi-
mento para el ejercicio de cargos publicos o incluso para la adquisicién de bienes
inmuebles'*.

En conclusién, habitar en la Edad Media significaba —mds que ser titular
de derechos individuales abstractos— pertenecer a un territorio y a las diversas co-
munidades intermedias que colaboraban por el bien de la civitas. Como sugiere
Alessandro Dani, la ciudadania era una “actividad virtuosa” destinada a honrar a la
comunidad en la que uno se insertaba mediante el cumplimiento de deberes de co-
laboracidn, ayuda mutua y solidaridad'"”.

V. CONCLUSIONES

El largo itinerario que hemos trazado en estas pdginas, aunque de forma frag-
mentaria, nos ha permitido examinar en primer lugar las diversas formas de enten-
der y vivir la relacién entre el ser humano y el territorio que habita.

En el mundo antiguo, sobre todo en la Roma republicana y alto-imperial, la
naturaleza no era considerada la fuente suprema, eterna e inmutable del derecho;
por tanto, cualquier disposicién humana contraria a la naturaleza debia considerar-
se legitima, ya que el derecho podia establecerse contra naturam.

105 Dant (2021) pp. 27-29.

104 DaNI (2021) p. 34.

195 CORTESE (1960) pp. 132-139.
1% Dant (2021) pp. 35-36.

7 DanI (2021) p. 135.



Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Ne 1, pp. 159 - 187 [2025]

Rosati, Simone | “Naturaleza y derecho en la civilizacién medieval ...”

Esta idea de naturaleza cambié radicalmente gracias a la aportacién del pensa-
miento cristiano, en particular de los Padres de la Iglesia, que influyé enormemente
en el propio Derecho romano justinianeo. A partir de la Antigiiedad tardia, la na-
turaleza ya no fue considerada como una realidad externa al derecho, sino como la
fuente misma de la juridicidad. La naturaleza, como creacién de Dios, constitufa un
criterio normativo de primera importancia que no podia ser alterado por el hombre.

La idea de naturaleza como fuente suprema del derecho se enriquecié atn
mds con el pensamiento medieval, en el cual la consideracién de la naturaleza como
un orden perfecto constituy$ un fundamento antropoldgico de toda la civilizacién
medieval.

Desde el punto de vista del derecho, las consecuencias fueron importantes. La
naturaleza, como expresién de la voluntad divina, no estaba sujeta a la libre dispo-
sicién de los hombres, elevdndose asi al rango de limite inmutable e insuperable al
poder del propio soberano.

Tales certezas antropoldgicas serdn progresivamente aniquiladas por la moder-
nidad, que impondrd una nueva forma de entender la relacién entre el ser humano
y el medio ambiente. A partir de la Revolucién Francesa, se impondrd un modelo
basado en el culto al individuo, la tecnocracia, la propiedad privada extractiva y
excluyente, el derecho como ciencia abstracta e imperativa desvinculada de los lazos
sociales, y la naturaleza como mero medio de intercambio econémico.

BIBLIOGRAFIA CITADA

AGUSTIN (1864): “PL 41, 7207, en MIGNE, Jacques-Paul (edit.), Patrologiae cursus completus.
Series latina, vol. 41 (Paris, Garnier Fratres). Columna 720.

AGUSTIN (1865): “PL 37, 18787, en MIGNE, Jacques-Paul (edit.), Patrologiae cursus comple-
tus. Series latina, vol. 37 (Paris, Garnier Fratres). Columna 1878.

Arvazzi, Paolo (2019): Individuo ¢ comunita. Considerazioni storico-giuridiche
sull individualismo (Torino, Giappichelli).

ANSELMO DE AOSTA (1946): “Monologion”, en ScHMITT, Franciscus Salesius (edit.), Sancti
Anselmi Cantuariensis Archiepiscopi Opera Omnia, vol. 1, (Edinburgh, Apud Thomam
Nelson et Filios) pp. 22-23.

AScCHERI, Mario (2012): “La cittadinanza o le cittadinanze nella citth medievale italiana?”,
en DE VICenTis, Amedeo (edit.), Roma e il Papato nel Medioevo. Studi in onore di Massi-
mo Miglio, I: Percezioni, scambi, pratiche (Roma, Storia e Letteratura) pp. 175-183.

BATTAGLIA, Felice (1928): Marsilio da Padova e la filosofia politica nel medioevo (Firenze, Le
Monnier).

BensoN, Robert, CONsTABLE, Giles y LANHAM, Carol (1982): Renaissance and Renewal in the
Twelfth Century (Cambridge - Massachusetts, Harvard University Press).

Bosslo, Norberto (1942): La consuetudine come fatto normativo (Padova, CEDAM).

Ca1azz0, Irene (2020): “Filosofia della natura e fisica elementare nell’alto medioevo”, en La
conoscenza scientifica nell’Alto Medioevo (Spoleto, Fondazione Centro Italiano di Studi
sull’Alto Medioevo) pp. 1059-1086.

183



184

Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Ne 1, pp. 159 - 187 [2025]

Rosati, Simone | “Naturaleza y derecho en la civilizacién medieval ...”

CAMBIANO, Giuseppe (2000): Polis. Un modello per la cultura europea (Roma-Bari, Laterza).

CataLANI, Luigi (2004): “Il postulato dell’ordine in Anselmo d’Aosta”, Archives d’histoire
doctrinale et littéraire di Moyen Age, N° 71: pp. 7-33.

CHENU, Marie Dominique (1991): La teologia nel Dodicesimo secolo (Milano, Jaca Book).

CLARK, David W. (1971): “Voluntarism and Rationalism in the Ethics of Ockham”, Fran-
ciscan Studies, N° 31: pp. 72-87.

ConNTE, Emanuele (2012): “Beni comuni e domini collettivi tra storia e diritto”, en Ma-
RELLA, Marfa (edit.), Oltre il pubblico e il privato. Per un diritto dei beni comuni (Roma,
ombre corte) pp. 43-59.

CorTESE, Ennio (1960): “Cittadinanza (diritto intermedio)”, en Enciclopedia del Diritto,
vol. VII, (Milano, Giuffre) pp. 132-139.

CoRTESE, Ennio (2020): La norma giuridica. Spunti teorici nel diritto comune classico, Tomo
1 (Roma, Senato della Repubblica).

Costa, Pietro (1999): Civitas. Storia della cittadinanza in Europa, I: Dalla civilta comunale
al Settecento (Roma-Bari, Laterza).

CosTa, Pietro (2005): Cittadinanza (Roma-Bari, Laterza).

Crir0, Giuliano (2005): Civis. La cittadinanza tra antico e moderno (Roma-Bari, Laterza).

Dant, Alessandro (2013): Le risorse naturali come beni comuni (Arcidosso, Effigi).

Dant, Alessandro (2021): Cittadinanze e appartenenze comunitarie. Appunti sui territori tos-
cani e pontifici di Antico regime (Roma, Historia et Ius).

D& BertoLis, Ottavio (2012): La moneta del diritto (Milano, Giuffre).

DE LAGARDE, Georges (1963): La naissance de lesprit laique au déclin du Moyen Age, Tomo
V (Louvain, Ed. Nauwelaerts y Paris, Béatrice-Nauwelaerts).

Decretum, 1, d. 5, c. 1.

DELORT, Robert y WALTER, Francois (2002): Storia dellambiente europeo (Bari: Edizioni
Dedalo).

D’ONorRIO, Giulio (1996): “Anselmo d’Aosta”, en Storia della teologia nel Medioevo. I prin-
cipi, Tomo I (Casale Monferrato, Piemme) pp. 481-552.

FANTINI, Maria Grazia (1994): “Natura idest deus. Il “luogo” del diritto nella cultura basso-
medievale”, Divus Thomas, vol. 97, N°© 2: pp. 106-208.

FruGoni, Chiara (1980): “Letteratura didattica ed esegesi scritturale nel ‘De bono religiosi
status’ di S. Pier Damiani”, Rivista di storia della Chiesa in Italia, N° 34: pp. 7-59.

Garruccl, Adriano (1989): “San Pier Damiani, il matrimonio, la castitd e 'esemplarita
animalesca”, Studi medievali, N° 30: pp. 697-748.

GIANSANTE, Massimo (2010): “Giganti E Nani. Gli antichi e i moderni in una metafora
medievale”, I Quaderni Del m.«.S. - Journal of Medie Ztatis Sodalicium, vol. 13, N° 1:
pp- 233-246.

GREGORY, Tullio (1952): “L’idea della natura nella Scuola di Chartres”, Giornale critico della
filosofia italiana, N° 31: pp. 433-442.

GREGORY, Tullio (1966): “Lidea di natura nella filosofia medievale prima dell’ingresso della
fisica di Aristotele. Il secolo XII”, en NARDI, Bruno (edit.), La filosofia della natura nel
Medioevo: Atti del III Congresso Internazionale di Filosofia Medioevale (Milano, Societa
Editrice Vita e Pensiero) pp. 27-65.



Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Ne 1, pp. 159 - 187 [2025]

Rosati, Simone | “Naturaleza y derecho en la civilizacién medieval ...”

Grosst, Paolo (1992): Il dominio e le cose. Percezioni medievali e moderne dei diritti reali
(Milano, Giuffre).

Grosst, Paolo (1996): El orden juridico medieval (trad. Francisco Tomds y Valiente, Madrid,
Marcial Pons).

Grosst, Paolo (2017): “Un altro modo di possedere”. Lemersione di forme alternative di pro-
prieta alla coscienza giuridica post-unitaria (Milano, Giuffre).

GRrosso, Enrico (1997): Le vie della cittadinanza. Le grandi radici. I modelli storici di riferi-
mento (Padova, CEDAM).

GuaLazzing, Ugo (1955): “Natura id est Deus”, Studia Gratiana, N°© 3: pp. 413-424.

GUILLERMO DE CONCHES (1854): “PL 172, 567, en MIGNE, Jacques-Paul (edit.), Parrologiae
cursus completus. Series latina, vol. 172 (Paris, Garnier Fratres).

GUILLERMO DE CONCHES (1938): “Dragmaticon”, en BOETHIUS, Joseph (edit.), La doctri-
ne de la création dans lécole de Chartres: études et textes (Paris-Ottawa, Publications de
I'Institut d’Etudes Médiévales d’Ottawa).

GuUILLERMO DE CONCHES (1965): Glosae super Platonem, (Paris, J. Vrin).

GUILLERMO DE SAINT-THIERRY (1855): “PL 180, 333-340”, en MIGNE, Jacques-Paul (edit.),
Patrologiae cursus completus. Series latina, vol. 180 (Paris, Garnier Fratres)

Haskins, Charles (1971): The Renaissance of the Twelfth Century (Cambridge, Harvard Uni-
versity Press, octava edicién).

Inst., 1, 11, 4.

Ivo DE CHARTRES (1855): “PL 161, 50”, en MIGNE, Jacques-Paul (edit.), Patrologiae cursus
completus. Series latina, vol. 161 (Paris, Garnier Fratres) columa 50.

JuaN DE SaLisBury (1855): “PL 199, 5407, en MIGNE, Jacques-Paul (edit.), Patrologiae cur-
sus completus. Series latina, vol. 199 (Paris, Garnier Fratres) columna 540.

Juan Escoto ERIUGENA (1865): “PL, 122, 289C”, en MIGNE, Jacques-Paul (edit.), Patrolo-
giae cursus completus. Series latina, vol. 122 (Paris, Garnier Fratres) columna 289C.

La Rocca, Cristina (1995): “Cambigua novita: il XII secolo”, Quaderni di storia religiosa,
vol. 2: pp. 29-55.

LE GOFF, Jacques (2005): E/ Dios de la Edad Media (Madrid, Editorial Trotta).

LE GOF¥, Jacques (2014): Les Intellectuels au Moyen Age (Paris, Points Histoire).

MARCHETTONI, Leonardo (2008): “Ockham e lorigine dei diritti soggettivi”, Quaderni fio-
rentini per la storia del pensiero giuridico moderno, N° 37: pp. 19-64.

MARINELLI, Fabrizio (2003): G/: usi civici (Milano, Giuffre).

MARTINEZ, Faustino (2005): “La superioridad del derecho divino en el pensamiento pre-
gracianeo: una visién de las colecciones canénicas medievales”, Jus Canonicum, N° 89:
pp- 183-231.

MagsiLio DE Papua (1933): “Marsilius von Padua, Defensor pacis”, en ScHolrz, Richard
(edit.), Monumenta Germaniae Historica - Fontes Iuris Germanici Antiqui in Usum Scho-
larum Separatim Editi, vol. 7 (Verlag, Harrassowitz Verlag) p. 11.

MCcGRADE, Arthur Stephen (1980): “Ockham and the Birth of Individual Rights”, en
TIERNEY, Brian y LINEHAN, Peter A. (edits.), Authority and Power: Studies on Medieval
Law and Government Presented to Walter Ullman in His Seventieth Birthday (Cambridge,
Cambridge University Press) pp. 149-165.

185



186

Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law | Vol. 52 Ne 1, pp. 159 - 187 [2025]

Rosati, Simone | “Naturaleza y derecho en la civilizacién medieval ...”

NEDERMAN, Cary (1987): “The physiological significance of the organic metaphor in John
of Salisbury’s Policraticus”, History of Political Thought, N° 8: pp. 211-223.

NEDERMAN, Cary (1995): Community and Consent. The Secular Political Theory of Marsiglio
of Padua’s Defensor Pacis (Lanham-MD., Rowman & Littlefield).

Ouiviery, Luigi (1982): “Il tutto e la parte nel «Defensor pacis» di Marsilio da Padova”, Ri-
vista Critica di Storia della Filosofia, N° 37: pp. 65-74.

PANIKKAR, Raimundo (1972): E/ concepto de naturaleza. Andlisis histdrico y metafisico de un
concepto (Madrid, Selecciones Gréficas Ediciones, segunda edicién).

PeTRONIO, Ugo (1988): “Usi e demani civici fra tradizione storica e dogmatica giuridica”,
en CORTESE, Ennio (edit.), La proprieta e le proprieta (Milano, Giuffre) pp. 491-542.
PiEr DAMIANI (1989): “De divina potentia”, en REINDEL, Kurt (edit.), Die Briefe des Petrus
Damiani, Teil 3, Briefe 91-150 (Miinchen, Monumenta Germaniae Historica) p. 368.
Puro, Spartaco (2009): “Lidea di comunita nella filosofia politica medievale”, Schede me-

dievali, N° 47: pp. 223-233.

RaNa, César (2009): “Natura optima parens. La naturaleza en el siglo XII”, Revista espaiola
de Filosofia Medieval, N° 16: pp. 43-56.

REINDEL, Kurt (1988): Die Briefe des Petrus Damiani (Miinchen, Harrassowitz Verlag).

Ropota, Stefano (1990): 1/ terribile diritto. Studi sulla proprieta privata (Bologna, Mulino).

STRUVE, Tilman (1994): “The Importance of the Organism in the Political Theory of John
of Salisbury”, Studies in Church history. Subsidia, Vol. 3: pp. 303-317.

TaNzELLA-NITTI, Giuseppe (2016): “Creacién”, en VANNEY, Claudia, Siiva, Ignacio y
Franck, Juan (edits.), Diccionario Interdisciplinar Austral (Pilar, Instituto de Filosofia
Universidad Austral) pp. 1-23.

THoMmas, Yan (1973): “La langue du droit romain. Problemes et méthodes”, Archives de
philosophie du droit, N° 18: pp. 103-125.

THoMaS, Yan (2016): Fictio legis (Macerata, Quodlibet).

THOMAS, Yan y CHIFFOLEAU, Jacques (2020): Listituzione della natura (Macerata, Quodlibet).

TIERNEY, Brian (1963): “Natura id est Deus: A Case of Juristic Panteism?”, Journal of the
History of Ideas, N°© 24: pp. 307-322.

TIERNEY, Brian (2002): Lidea dei diritti naturali. Diritti naturali, legge naturale e diritto ca-
nonico 1150-1625 (Bologna, Il Mulino).

ToMAs DE AQUINO (18606): Sancti Thomae Aquinatis doctoris Angelici ordinis praedicatorum
summa Theologica, vol. 21 (Parma, Typis Petri Fiaccadori).

TomAs DE AQuUINO (1891): “I2 q. 45 a. 3 co.”, en Sancti Thomae Aquinatis Opera omnia
iussu edita Leonis XIII PM, v. VI-VII (Roma, Ex Typographia Polyglotta S. C. De Propa-
ganda Fide).

ToMmAs DE AQUINO (1971): Sententia libri politicorum, Tabula libri politicorum, Opera Om-
nia, tussu Leonis XIII PM. edita, Tomus XLVIII (Roma, ad Sanctae Sabinae).

VILLEY, Michel (1964): “La genese du droit subjectif chez Guillaume d’Occam”, Archives de
philosophie du droit, N° 9: pp. 97-127.

VILLEY, Michel (2013): La formation de la pensée juridique moderne (Paris, Presses Universi-
taires de France).



Revista Chilena de Derecho | Chilean Journal of Law

Vol. 52 Ne 1, pp. 159 - 187 [2025]

Rosati, Simone | “Naturaleza y derecho en la civilizacién medieval ...”

187

WEIGAND, Rudolf (1967): Naturrechtslehre der Legisten und Dekretisten von Irnerius bis
Accursius und von Gratian bis Johannes Teutonicus (Munich, Miinchener Theologische
Studien. Kanonistische Abteilung).






